Journal of Iran Cultural Research, 10(3), 51-78, Autumn 2017



Yousefi Moghadam, Sh., & Zokaei, M.S. (2017). Representation of generational relations from the perspective of fictional literature before and after the Islamic revolution. *Journal of Iran Cultural Research*, 10(3), 51-78. doi: 10.22631/jicr.2017.1490.2196

URL: http://www.jicr.ir/article 342.html

Doi:https://www.doi.org/10.22631/jicr.2017.1490.2196

2008-1847 / © The Authors. Copyright for this article is retained by the author(s), with publication rights granted to the JICR Journal. This is an open access article under the CC BY 4.0 license (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0).

# Representation of Generational Relations from the Perspective of Fictional Literature Before and After the Islamic Revolution

Shaghayegh Yusefi Moghadam\*<sup>1</sup>, Mohammad Saeed Zokaei<sup>2</sup>

Received: Apr. 16, 2017; Accepted: Jun. 03, 2017

### **Extended Abstract**

The main question of this research is that how generational relations patterns in Iranian family are represented in six novels chosen from two periods: before and after the Islamic revolution of Iran. This research also tracks the changes that have been occurred in novels in regard with narrating generational relations during this period. Therefore novels have been considered as interpreting elements that clarifies major social changes including generation relations within the family. So Qualitative content analysis technique is utilized for analyzing texts According to the theoretical framework in this research, three general concepts in regard with generational relations is afforded: generation agreement, generation difference and interaction simultaneously, and generation gap. In spite of diversity of views about generational relations, generation gap was the dominant represented pattern in both pre and post revolution novels. Religious gap and idealistic views of characters are the main reasons of the generation gap in pre revolution novels. Generation gap in this period is of an ideologist character and shows a departure from tradition that should be interpreted in terms of tradition-modernity confrontation. Nowadays mass media and information technologies have transformed generational relations. These elements are expected to decrease generation gap or at least diminish the intensity of challenge between successive generations; especially due to the fact that they provide a nonlinear interpretation of these relations. But generation gap is still the main pattern represented in post revolution novels.

*Keywords*: representations, pattern of generational relations, generational gap, transition, novel.

<sup>1.</sup> M.A. in Sociology, Allameh Tabataba'i University, Tehran, Iran. (Corresponding Author), 🖂 shaghayegh.y.m@gmail.com

<sup>2.</sup> Professor of Sociology & Cultural Studies, Allameh Tabataba'i University, Tehran, Iran. 🖂 zokaei@atu.ac.ir

### Introduction

The question that this research mainly addresses is that how generational relation patterns in Iranian family are represented in six novels chosen from two periods: before and after the Islamic revolution of Iran. This research also tracks the changes that have occurred in novels with regard to narrating generational relations during this period. Therefore, novels have been considered as interpreting elements that clarifies major social changes including generational relations within the Iranian family.

### Purpose



Iran Cultural Research

Vol. 10 No. 3 Autumn 2017 Generational relation is an old problematic social developmental history of Iran and the rest of the world. It would not be wrong to say that the gaps between two generations are always considered a natural phenomenon. Nevertheless it has been a more problematic issue in modern societies since industrial revolution. In fact, generation gaps usually occur when societies undergo radical and immense changes. In Iran, mostly these massive changes were not endogenous processes; instead most significant changes occurred as a result of confrontation of Iran's society with western social orders. Arrival of modernity and increasing urbanization and renovated social and family relations in the current century paved the way for generational problems to come on the scene. On the other hand, enormous changes in recent decades like Islamic revolution and engaging in a war, a sudden rise in population and significant changes in population structure of Iranian society, new levels of global communication, and internet-related technologies altogether caused a "formal plurality" in social relations (Shalchi, 2013: 94). Then dealing with quality of generational relations is considered one of the top priorities of our society. Undoubtedly the nature of problems young population finds themselves involved in are totally different in both form and content from what the former generations have experienced. This is what makes rethinking of generational relations specially the place of youth in the whole picture of society an inevitable career for researchers (Zokaei, 2007: 9-10).

The necessity of such studies becomes more evident specially when it is seen under the light of importance of representation in contemporary contexts. As Denzin emphasizes the importance of representation, social reproduction and genesis of our societies are coming about through narrations and images (Shalchi, 2013: 94). We live in a world that is haunted by images and we can rightly highlight narrations among the most important representation systems. It is clear of course that these representation systems are not neutral at all; they themselves are constructed and are destined to be changed and to be modified. They are in fact representatives of the interests of different social classes.

Therefore, the question that this article mainly deals with is that what is the image that these six novels draw of the generational relations in Iranian family? And what significant changes have happened in representation of generational relations in between pre and post-revolution period in Persian novels?

Regarding methodology of this study, clarifying two issues would be important; firstly, discussing representation concept and its connection with narration in novels and secondly, explaining the logic and reason of applying the qualitative method used in this study. With

regard to the first problem Abazari and Papoly Yazdi say that representation either in sociology of literature or in sociology of cinema is mostly considered as a cause and effect correspondence between a social fact and a work of art. In this point of view we always are encountered with a question without having a clear answer to it: what allows us or what is the proper justification to concluding social fact x from work of art y (Abazari & Papoli Yazdi, 2015: 137).

It is therefore assumed in this article that instead of mechanical succession or correspondence of social and political events on one hand and works of art on the other hand, we should see that how and in which way any given work of art interprets and evaluates the social world surrounding it.

Since discovering the hidden meanings of literary works and a proper explanation of them is of high importance, we have chosen and applied qualitative content analysis technique. Qualitative method is a way of research in which findings are not acquired through statistical data or as a result of quantifying of the subject at hand. In other words, qualitative method deals with meanings, ideas, definitions, symbols, and describing the characteristics (Mohamadi, 2008: 16). Using this method we have categorized novels and assigned codes to some of the contents in them. In content analysis there are differences between syllogistic and inductive approaches. Analysis of novels in this research is mainly conducted based on inductive approach. Although differences between these two approaches are not artificial, what really happens is something between inductive and syllogistic approach. In this research we have chosen six novels.

### **Findings and Results**

According to the conceptual framework, generational relations discussed under three titles: generational agreement, simultaneous difference and interaction, and generational gap. The main categories are generated from these three macro archetypes which made it possible to discover the main concepts. Despite of the differences in representation of generational relations in two periods, generational problem in almost all examples is depicted in terms of generational gap.

Reading pre-revolution novels affords us a model of generational gap which is discussed in three levels: structural-social level, family level, personal level. Although generational gap is the prevailing category of both periods, a palpable difference in novels of two periods is evident; and it can be summarized in a sentence: generational gap in pre-revolution novels mostly is a gap in religious values which is itself a historical consequence of contrasting paradigms of tradition and modernity. This kind of gap and such paradigm confrontations are not so common in post-revolution period. Common characteristic of both paradigms is that of experiencing new worlds and acquaintance with new thoughts results in an alienation from religious values and lastly in generational gap.

Meanwhile, representations that belong to post-revolution period, promotes postmodern interpretations in which youth are attracted by routine politics and problems that are related to their lives. In fact, currency of relativistic thoughts and more liberation in family relations, development of media and social network, and an increase in number of educated people has



Iran Cultural Research

Abstract

led novelists to represent generational relations not in terms of breaking with tradition. Therefore, the norms inherited from tradition are not challenging anymore in child-parent relation. In many cases youth are inclined to retrieving traditional values and even show acclamation towards these traditions. (Zokaei, 2007: 70)

## Innovation

A limitation of this research is the number of selected novels. In fact, time limitations related to academic regulations didn't make it possible to select more novels. Academic value of this research and its innovation is in employing sociological point of view in discussing works of literature that are rich in cultural resources. On the other hand, comparative study of two periods made reaching at more comprehensive conclusions possible; comparative studies are of significant and practical importance in social sciences. Furthermore, studying and knowing generational relations in contemporary novels helps us in understanding youth life style, social situation, and their point of views in a more comprehensive and better way; this can help strategists and administrators.



Iran Cultural Research

Vol. 10 No. 3 Autumn 2017

## Bibliography

- Abazari, Y. A., & Papoli Yazdi, A. (2015). Barresi-ye koneš-e enteqāmjuyāne dar maqām-e vākoneš-e radical be jahān-e jadid dar filmhā-ye māba'd-e Qeysar (nemune-ye mowredi: Reza Motori, Gavaznhā, va Kandu [Revengeful acts as a radical reaction to modern world in post-Qaysar movies (a case study of Reza Motori, Gavaznha, and Kandoo)]. *Journal of Sociological Review*, 21(2), 127-158. doi: 10.22059/jsr.2014.56308
- Azadarmaki, T. (2007). Farāyand-e taghyir-e nasli, barresi-ye farātahlili dar Iran [Process of generational change, meta-analysis study in Iran]. *Journal of Research in Youth, Culture and Society*, 1(1), 41-68.
- Azadarmaki, T. (2010). Jāme'ešenāsi-ye Iran: Jāme'ešenāsi-ye monāsebāt-e beyn-e nasli [Sociology of Iran: Sociology of generational relations]. Tehran, Iran: Elm.
- Azadarmaki, T., Zand, M., & Khazaei, T. (2002). Ravand-e taghyirāt-e farhangi va ejtemā'i-ye xānevāde-ye Tehrāni tey-e Se nasl [Process of social and cultural changing of tehran family in Three generation]. *Journal of Humanities: Al-Zahra* University, 12&13 (44&45), 1-24.
- Bollas, C. (2001). Zehniyat-e nasli: Didgāhi ravānkāvāne darbāre-ye extelāf-e naslhā [Generational mentality: Psychoanalytic approach about generation difference] (H. Payande, Trans.). *Journal of Arghanun*, 19, 1-30.
- Corsten, M. (1999). The time of generations. *Time & Society*, 8(2), 249-272. doi: 10.1177/0961463X99008002003
- Flick, U. (2009). *Darāmadi bar tahqiq-e keyfi* [An introduction to qualitative, research] (H. Jalili, Trans.). Tehran, Iran: Ney.
- Hall, S. (2003). *Representations, cultural representation and signifying practice*. London: Sage Publication.
- Janalizadeh Choobbasti, H., & Soleimani Besheli, M. R. (2011). Šekāf-e nasli: Tavahhom yā vāqe'iyat [Generation gap, fantasy or reality]. *Journal of Sociological Studies of Youth*, 1(1), 63- 99.
- Mehdizadeh, M. (2008). *Resānehā va bāznamāyi* [Media and representation]. Tehran, Iran: Ministry of Culture and Islamic Guidance, Office for Media Sudies and Development.
- Mirsadeghi, J. (1970). Derāznā-ye šab [????]. Tehran, Iran: Ketāb-e Zamān.
- Mirsadegi, J. (1997). Adabiyāt-e dāstāni [Fictional literature] (3rd ed.). Tehran, Iran: Soxan.
- Mohammadi, B. (2008). *Darāmadi bar raveš-e tahqiq-e keyfi* [An introduction to qualitative research]. Tehran, Iran: Institute for Humanities and Cultural Studies.
- Mohebali, M. (2008). Negarān nabāš [Don't worry] (1st ed.). Tehran, Iran: Češme.
- Panahi, M. H. (2004). Šekāf-e nasli-ye mowjud dar Iran va asar-e tahsilāt bar ān [The impact of education on the existing generation gap in Iran]. Journal of Social Sciences, 11(27), 1-41.



Iran Cultural Research

Abstract

Parsipour, Sh. (2003). *Sag va Zemestān-e boland* [Dog and the long Winter]. Tehran, Iran: Alborz.

Pirzad, Z. (2004). *Adat mikonim* [We ll get used to it] (17<sup>nd</sup> ed.). Tehran, Iran: Našr-e Markaz.

- Rezaei, M., Hasan Pour, A., & Daneshgar, Sh. (2014). Bāznamāyi-ye tabaqe va monāsebāt-e tabaqāti dar cinemā-ye Iran, motāle'e-ye mowredi film-e Jodāyi-ye Nader az Simin [Representation of class and class relationships in Iranian cinema case study of "A Separation: Nader and Simin]. *Journal of Iranian Cultural Research*, 7(2), 117-148. doi: 10.7508/ijcr.2014.26.006
- Sanapour, H. (2000). *Nime-ye ghāyeb* [The Absent Half] (10<sup>th</sup> ed.). Tehran, Iran: Našr-e Češme.
- Sarukhani, B., & Sedaghati Fard, M. (2010). Šekāf-e nasli dar xānevāde-ye Irāni; Didgāhhā va binešhā [Generation gap in Iranian family; Approaches & insights]. *Journal of Social Sciences*, 3(4), 7-32.
- Shalchi, V. (2013). Sarkub-e nešānešenāxti-ye xānevāde-ye sonnati dar cinemā-ye Iran: Barresi-ye mowredi cinemā-ye pormoxātab-e sālhā-ye 2001 ta 2006 [Semiotic suppression of traditional family in Iranian cinema: Case study of 2001-2006]. *Journal of Gender and Family Studies*, 1(1), 94-116.

Sholevar, B. (1966). Safar-e-šab [The Night's Journey]. Tehran, Iran: Xuše.

- Tabesh, R., & Ghasemi, A. A. (2011). Ruykard-e farātahlil dar motāle'e-ye ta'sir-e dānešgāh bar monāsebāt-e nasli-ye Iran [Meta analysis approach in studying the effect of university on generational relations in Iran]. *Journal of Culture- Communication Studies*, 12(13), 41-75.
- Threadgold, S., & Nilan, P. (2009). Reflexivity of contemporary youth, risk and cultural capital. *Current Sociology*, 57(1), 47-68. doi: 10.1177/0011392108097452
- Webb, J. (2009). Understanding representation. London: Sage Publications.
- Zokaei, M. S. (2007). *Farhang-e motāle'āt-e javānān* [Culture studies of youth]. Tehran, Iran: Āgah.
- Zokaei, M. S. (2007). Jāme'ešenāsi-ye javānān-e Iran [Sociology of Iranian youth]. Tehran, Iran: Āgah.
- Zokaei, M. S. (2009). Farhang-e gozār va elzāmāt-e ān barāye ravābet-e beynenasli [Cultural transition and its demands for inter generational relations]. *Journal of Research in Youth, Culture and Society*, 2, 29-48.



Iran Cultural Research

Vol. 10 No. 3 Autumn 2017 فصلنامه تحقيقات فرهنگی ايران، ۱۰(۳)، ۷۸-۵۱، ياييز ۱۳۹۶



يوسفى مقدم، شقايق؛ و ذكايى، محمدسعيد (١٣٩۶). بازنمايى مناسبات نسلى از منظر ادبيات داستانى پيش و پس از انقلاب اسلامي. فصلنامه تحقيقات فرهنگى ايران، ١٠(٣)، ٧٨-٤١. ١٥٤-1490 doi: 10.22631/jicr.

لمنابا: Doi: https://www.doi.org/10.22631/jicr.2017.1490.2196 Doi: https://www.jicr.ir/article\_342.html ۲۰۰۸-۱۸۴۷ نویسندگان / حق انتشار این مقاله در فصلنامه «محقیقات فرهنگی ایران» از نویسندگان اخذ شده است. دسترسی به متن کامل مقاله براساس قوانین کریتیو کامانز https://creativecommons.org/licenses/by/4.0) آزاد است. (C BY 4.0

# بازنمایی مناسبات نسلی از منظر ادبیات داستانی پیش و پس از انقلاب اسلامی

شقایق یوسفی مقدم\*<sup>۱</sup>، محمدسعید ذکایی<sup>۲</sup> دریافت: ۱۳۹۶/۰۱/۲۷ یذیرش: ۱۳۹۶/۰۱/۲۷

## چکیدہ

پرسش اصلی مقالهٔ حاضر این است که شش رمان معاصر فارسی در بازهٔ زمانی پیش و پس از انقلاب اسلامی چه تصویری از الگوی روابط بین نسلی دار در خانواه ایرانی ترسیم کرده است و در ایـن زمان چـه تغییری در روایت رمانها از مناسبات نسلی درون خانواده ایجاد شده است. بنابراین، ادبیات داستانی را به مثابه میانجی فهم مان از تحولات جامعه در این زمینه در نظر گرفته ایم و از آنجا که با هدف مطالعهٔ ژرف و عمیق روایتها به دنبال کشف و تفسیر بوده ایـم، از تکنیک تحلیل محتوای کیفی مضمونی استفاده کرده ایم. براساس چارچوب مفهومی، الگوی مناسبات نسلی را ذیـل سـه عنـوان بررسی کـرده ایم: توافـق نسلی، تفاوت و تعامل همزمان نسلی، و شکاف نسلی. به رغم متفاوت بودن بازنمایی مناسبات نسلی در بررسی مناسبات نسلی در روایتها محمزمان نسلی، و شکاف نسلی. به رغم متفاوت بودن بازنمایی مناسبات نسلی در بررسی مناسبات نسلی در روایتهای پیش از انقلاب الگویی به دست آمده که مهم ترین ویژگی آن شکاف مذهبی و ایده آلگرایی شخصیتهای داستانی است که در چارچوب کلی تقابل سنت و مدرنیته و ماهیت طردی و تقابلی آن قابل تفسیر است. این گونه شکاف و تقابل های سنتی مدرن در روایتهای پس از انقلاب کمتر دیده می شود؛ اما به رغم پیدایش مؤلفه هایی چـون رسانه های جمعی و فنّاوری های اطلاعاتی، که گذار به بزرگسالی را غیرخطی و دگرگون کرده اند، روایتهای پس از انقلاب نیـز کماکان شکاف نسلی را بازنمایی میکند.

كليدواژهها: بازنمايي، الگوى روابط نسلى، شكاف نسلى، گذار، رمان.

۲. استاد جامعهشناسی و مطالعات فرهنگی، گروه مطالعات فرهنگی، دانشکدهٔ علوم اجتماعی، دانشگاه علامـه طباطبـایی، تهران، ایران. zokaei@atu.ac.ir

۱. کارشناسی ارشد جامعهشناسی، گروه جامعهشناسی، دانشگاه علامه طباطبایی، تهران، ایران ( نویسندهٔ مسئول). 🖂 shaghayegh.y.m@gmail.com

مطالعه و بررسی پدیده های اجتماعی و فرهنگی و تحولات آن همواره مورد توجه جامعه شناسان بوده است. در جریان دوره های تاریخی متعدد و حرکت از نظام های سنتی به عصر مدرن، نظام روابط خانوادگی و نسلی نیز به تدریج دستخوش تغییرات شگرفی شده و در دورهٔ جدید، «نسل» به مثابه مفهومی تازه و مدرن ظهور یافته است. مناسبات نسلی قدمتی طولانی در تاریخ تحولات اجتماعی جهان و ایران دارد و می توان گفت اختلاف میان دو نسل در طول تاریخ امری طبیعی قلمداد شده است؛ با این حال، باید گفت این موضوع در جوامع جدید و پس از دوران صنعتی شدن پروبلماتیک شده است.

مسئلهٔ نسل ها زمانی شروع می شود که آهنگ تغییرات جامعه شدت گیرد. این شتاب در ایران، محصول سازوکاری درونزا نیست، بلکه محصول برخورد نظام اجتماعی ایران با نظام اجتماعی و فرهنگی غرب است. در ایران با ورود مدرنیته و گسترش شهرنشینی و نوسازی روابط اجتماعی و خانوادگی از اوایل قرن حاضر، بستر مناسبی برای بروز مسائل نسلی فراهم شده است. از سوی دیگر، طی دهههای اخیر وقوع تحولات بزرگی چون انقلاب اسلامی، جنگ، افزایش ناگهانی نرخ رشد جمعیت جوان و تغییر در ساخت جمعیتی جامعه ایرانی، ظهور و رشد ارتباطات جهانی و فنّاوری های مجازی، سبب شد تا نهاد خانواده نیز در ایران به تبع تحولات گوناگون اجتماعی و فرهنگی به سمت «تکثر شکلی» پیش رفته (شالچی، ۱۳۹۲، ۹۴) و کم و کیف ارزش ها و مناسبات نسل ها یکی از سؤالات اساسی جامعه ما باشد.

جوانان به مثابه سازه ای اجتماعی، فرهنگی و زیستی که زمینه ساز و پاسخگوی تغییرات اجتم اعی است، موضوع جذاب و محوریِ گفتمان های گوناگون شده اند و شواهد بسیاری دارند. شتاب و تنوع تغییراتی که جامعهٔ در حال گذارِ ایران تجربه می کند و تحولات ساختاری و نهادی ملازم با آن، ابعاد پیچیده تر و مهم تری به مسئلهٔ جوانان بخشیده است. به گونه ای که به جرئت می توان گفت که ماهیت مسائل و شرایطی که جوانان خود را در آن می یابند و رشد می دهند، در مقایسه با آنچه نسل گذشتهٔ آنها تجربه کرده است، تفاوت های محتوایی و ذاتی اساسی کرده و بازاندیشی در مناسبات نسل ها و جایگاه جوانی در جامعه ایران را بسیار ضروری می کند (ذکایی، ۱۳۸۶، ۱۰ – ۹). این اهمیت وقتی دو چندان می شود که ضرورت توجه به مسئلهٔ بازنمایی در جامعهٔ معاصر را به آن بیافزاییم. در جامعهای که به تعبیر دنزین، <sup>۱</sup> بازتولید و تکوین اجتماعی اش از خلال روایت ها و تصاویر صورت می گیرد، مسئلهٔ «بازنمایی» مسئله ای کلیدی و بنیادی است (شالچی، ۱۳۹۲، ۹۰). ما در جه انی



له مه خصری - پروسسی

۵۲

مقدمه

زندگی میکنیم که به تسخیر نظامهای گوناگون بازنمایی درآمده است و روایتها از مهمترین نظام-های دلالتی و بازنمایی است. البته باید گفت این نظامهای بازنمایی خنثی نیستند، بلکه خودساخته و در معرض تعدیل و تغییرند و منافع گروههای گوناگون اجتماعی را در جامعه بیان میکنند، مثلاً رمانها نه تنها آیینهای برای بازنمایی شرایط اجتماعی و فرهنگی جامعهاند، بلکه بهقول لوونتال'، با اینکه تخیلیاند، از هر چیز دیگری به واقعیت نزدیکترند. از آنجا که ما در این مقاله در پی شناخت بهتر و دقیقتر وضعیت خانواده ایرانی، پویشها، منازعات و مناسبات نسلی در آن هستیم، ادبیات داستانی (رمان) را در دو بازهٔ زمانی پیش و پس از انقلاب اسلامی میانجی فه ممان از تحولات جامعه در این زمینه در نظر گرفتهایم. بنابراین، در مقالهٔ پیشرو سعی شده است الگوهایی از روابط بین نسلی در خانواده ایرانی، که در شش نمونه از رمانهای فارسی پیش و پس از انقلاب اسلامی میانجی ده مان از تحولات

شش رمان معاصر فارسی در بازهٔ زمانی پیش و پس از انقلاب اسلامی، چه تصویری از الگوی روابط بین نسلی را در خانوادهٔ ایرانی ترسیم کرده است؟ در طی این دهـهها چـه تغییـری در روایـت رمانها از مفهوم مناسبات نسلی درون خانواده ایجاد شده است و آیا میتوان در ایـن خصـوص بـه الگوهای مشخصی دست یافت و مسیر دگرگونی را تعیین کرد؟ آیا در رمان معاصـر فارسـی رابطـهای میان تحولات بین نسلی در درون خانواده و اوضاع اجتماعی جامعه در هر دوره هست؟

# چارچوب مفهومی

بازنمایی

مقالهٔ پیش رو مبتنی بر چارچوب نظریهٔ بازنمایی است. هال<sup>۲</sup> (۲۰۰۳) بر این باور است که بازنمایی استفاده از زبان برای بیان چیزهای معنادار دربارهٔ جهان اطراف است. معنای چیزها محصول چگونگی بازنمایی آنهاست. در این رویکرد زبان ابزاری است که به واسطهٔ آن می توانیم معنا را بسازیم. از این منظر، زبان ابزار بازنمایی است. وب<sup>۳</sup> در کتاب «فهم بازنمایی» این نکته را این گونه بیان می کند:

به طور خلاصه فرایندهای بازنمایی، پیوندها، روابط و هویتها را قابل دیدن نمیکنند؛ آنها در حقیقت این پیوندها، روابط و هویتها را میسازند. بازنمایی صرفاً بحث

1.Loewenthal 2. Hall 3. Webb



فصلنامه علمي ـ پژوهشي

٥٣

جانشینی و تکرار نیست، بلکه دربارهٔ ساختار نیـز هسـت. بازنمـایی هـم جهـان و هـم روش های بودن در آن جامعه را برای ما مشخص میسازد (وب، ۲۰۰۹، ۱۰). از میان رویکردهایی که هال برای بیان چگونگی ارتباط میان بازنمایی، زبـان، معنـا و فرهنـگ طبقهبندی میکند، رویکرد برساختگرا در این مطالعه اهمیت مییابد.

در رهیافت برساختگرا ماهیت اجتماعی و عمومی زبان بهرسمیت شناخته می شود. این رهیافت باور دارد که اشیا و رویدادها به خودی خود و نیز کاربران زبان به تنهایی نمی توانند معنا در زبان را تثبیت کنند. زیرا اشیا و رویدادها معنا ندارند، ما معنا را با استفاده از نظامهای بازنمایی می سازیم (مهدی زاده، ۱۳۸۶، ۲۴).

بنابراین اهمیت رویکرد برساختگرا برای این مطالعه در این است که به باور هال رسانهها (در اینجا رمان) نه مانند آینه انعکاس دهندهٔ مستقیم جامعهاند و نه تولیدات رسانهای کاملاً جهـتدار و محصول اراده، بلکه این بازنمایی باید در درون ساختارهای اجتماعی فهم شود و به همه زمینهها و شرایط اتفاق آن رویدادِ بازنمایانده شده توجه شود.

همچنین، در این بخش از مقاله لازم است که تلقی خود را از برخی مفاهیم پربسامد در مطالعات جامعه شناختی نسلی مشخص کنیم. از آنجا که مسئلهٔ این مقاله فهم بازنمایی پویش ها و تعارضات مناسبات نسلی در رمان معاصر فارسی است، بیش از آنکه نیازمند طرح مباحث نظریه پردازانی چون گیدنز، مانهایم و اینگلهارت در این زمینه باشیم، ضمن خوانش این نظریات، نیازمند نوعی چارچوب مفهومی دربارهٔ نسل، مناسبات نسلی و نظر پژوهشگران ایرانی درباره این مسئله در خانوادهٔ ایرانی هستیم. ارائه این چارچوب برای تشریح مفاهیم و مقولاتی که بناست در متون روایی بازخوانی شوند، ضروری است.

نسل و ابژهٔ نسلی

برای مفهوم نسل تعاریف بسیاری ذکر شده است، اما در مورد معنای آن وفاق کاملی نیست. «واژهٔ نسل در معنای عام یا از نقطهنظر زیستی و شجرهشناختی بهمعنای عام به یک رستهٔ هـمدوره کـه در یک زمان از یک دنیای مشترک بهره می گیرند، اطلاق می شود» (ساروخانی، صـداقتی فرد، ۱۳۸۸، ۱۲). اما در مطالعهٔ روابط نسلی این تعاریف قدری مبهم می نماید. در حوزهٔ مطالعات خانواده، نسل را به طور کلی فاصلهٔ سنی بین تولد والدین و فرزندان در نظر گرفته اند کـه بر تعداد سال مشخص و مورد وفاقی دلالت ندارد. «بعضی فاصلهٔ سنی بین دو نسل را ۳۰ سال، بعضی ۲۵ سال و بعضی ۲۰ سال یا حتی کمتر در نظر می گیرند» (پناهی، ۱۳۸۳، ۲).



فصلنامه علمي ـ يژوهشي

54

دوره دهم شماره ۳ یاییز ۱۳۹۶

1. Giddenz, Mannheim, & Inglehart

مانهایم اولین کسی است که نسل را در نقد مفهوم طبقهٔ مارکس بهکار برد. او نسل را «گروهی از همسالان تعریف کرد که تجربهٔ جمعی آنها بهوسیلهٔ یک حادثه یا حوادث تاریخی مهمی شکل گرفته باشد» (همان، ۴). بر طبق این تعریف آنچه باعث تمایز و شناخت نسلهای گوناگون می شود، نه فاصلههای سنی، بلکه موقعیت مشترک در فراگرد تاریخی و اجتماعی است که شیوهٔ فکر و تجربهٔ مشابهی را در میان افراد یک نسل ایجاد میکند.

در همین راستا بحث توالی و ارتباط میان نسلها نیز مطرح می شود که به نسلها به مثابه هویت های جمعی اشاره می کند. هویت های جمعی از طریق توالی شان (برای مثال نسلهای سیاسی) شناخته می شوند. مسئلهٔ نسل های تاریخی پرسشی کلی را بر می انگیزد؛ اینکه چگونه افرادی که در یک دورهٔ مشابه به دنیا آمده و رشد کرده اند، به فهم مشترکی از تجاربشان می رسند. بنابراین، مفهوم نسل تاریخی به زمان اجتماعی ارجاع دارد؛ به این معنا که نسلها تصویری از زمانه شان یا داستانی از تکامل جمعی شان را با توجه به مرحلهٔ تاریخی که در آن حضور دارند، به اشتراک می گذارند (کورستن، <sup>۱</sup> ۱۹۹۹، ۲۵۲). می توان گفت نسل تاریخی نسلی است که ابره ای مشترک دارد که همهٔ افراد آن نسل به طور ناخود آگاه حول محور آن ابژه شکل می گیرند و ارجاع همهٔ تجربیات آنها به آن ابژهٔ نسلی است. بالس<sup>۲</sup> در مقالهٔ «ذهنیت نسلی» می گوید:

«می توان گفت ابژه های نسلی آن پدیده هایی هستند که برای ایجاد حسِ هویتِ نسلی به کار می بریم. این ابژه ها چه بسا توسط نسل های قبلی نیز استفاده شده باشند، اما برای آنان حکم چارچوب شکل دهندهٔ یك نسل را نداشته اند؛ حال آنکه، برای کودکانی که بعدها در سنین جوانی با تجربه کردن این ابژه ها به نحوی ناخود آگاهانه احساس همبستگی نسلی می کنند، چنین حکمی را دارند» (بالاس، ۱۳۸۰، ۹). به باور آزاد ارمکی در تعبیر جامعه شناسانه، مفهوم نسل همچون «روابط بین نسلی» در نظر گرفته می شود. مفهوم روابط بین نسلی با مناسبات نسلی یکسان است، زیرا «درحالی که نسل به کنشگر اطلاق می شود، روابط بین نسلی به وضعیتی تعاملی و یا تقابلی گفته می شود. نسل ها در موقعیت هایی قرار می گیرند، و این موقعیت ها دارای ساختار می باشند و این تعبیر از نسل، بیشتر جامعه شناسانه است و مطالعهٔ روابط بین نسلی در مقایسه با مطالعهٔ نسلی بیشتر جامعه شناختی است» (آزاد ارمکی، ۱۳۸۹، ۵۱).

1. Corsten

2. Bollas



فصلنامه علمي \_ پژوهشي

۵۵

مناقشات بر سر مناسبات نسلی مطالعهٔ نسلی در جهان معاصر بیش از چندین دهه سابقه دارد، درحالی که پیشینهٔ آن در ایران به بیش از ده سال نمی رسد. در طی این سالها، رویکردهای گوناگونی در سطح جهان و ایران درباره مناسبات نسلی شکل گرفته است. بنابراین، بهنظر می رسد باید با تعاریفی چند، مفاهیمی که در ادبیات مطالعهٔ نسلی اغلب به طور مترادف به کار می روند، از هم تفکیک شود تا تا بتوان موضوع را تحدید محتوایی کرد. به طور کلی وجوه گوناگون مناسبات نسلی در چهار مقولهٔ انطباق (استمرار)، تفاوت، شکاف و انقطاع (تعارض) قابل بررسی و مطالعه است.

انقطاع نسلی: آزاد ارمکی بر این باور است که انقطاع نسلی محصول نوعی انقطاع فرهنگی و اجتماعی است و منظور از انقطاع فرهنگی و اجتماعی شکل گیری شکاف بنیادینِ فرهنگی (نبود توافق معنایی و شناختی) و اجتماعی (نبود وفاق در ارزشها و هنجارهای اجتماعی) است. در این صورت نسلهای جامعه در قالب گروههای فرهنگی و اجتماعی متفاوت، از زندگی، آینده و تاریخ خود تفاسیر متضاد و متفاوت میکنند و از الگوهای رفتاری متفاوتی تبعیت میکنند (آزاد ارمکی و دیگران، ۱۳۸۱، ۲۳۱). اگر انقطاع نسلی به معنای بریدگی و فاصله افتادن کامل میان دو نسل باشد، چنین چیزی در عالم واقع غیر ممکن می نماید، زیرا هر نسل قطعاً میراث دار اموری عینی و ذهنی نسل پیشین خود است و نمی تواند کاملاً فارغ از هرآنچه پیش از آن بوده است، چه در عینیات و چه در ذهنیات، جهانی نو برای خود بنیان نهد (تابش و قاسمی، ۱۳۹۰، ۵۰۰).

تفاوت نسلی: به بیان ساروخانی اصطلاح «تفاوت نسلی» به معنای اختلاف طبیعی در باورها، ارزش ها و هنجارهای میان نسل هاست. این مفهوم بیش از هر چیز اشاره به جنبه های روان شناختی هر نسل دارد که همواره هستند و در شکل انطباق ناپذیری کاملِ جوانب رفتاری، اخلاقی، روانی و اجتماعی کنش های نسل جدید در مقابل نسل قبلی مشاهده می شود. تفاوت نسلی در نقطهٔ مقابل انطباق نسلی که امری محال است، ضرورتی مطلوب است که موجبات تحول حیات انسانی را در ابعاد گوناگون فراهم می کند (ساروخانی و صداقتی فرد، ۱۳۸۸، ۱۳). در تف اوت نسلی رابط ه بر اساس علایق مشترک نسل ها و وضعیت نسبتاً نزدیک اجتماعی و فرهنگی است.

شکاف نسلی: تابش و قاسمی (۱۳۹۰) بر آنند که گاهی تفاوتهای دو نسل متوالی در اثر عوامل گوناگون از جمله تحولات بسیار سریع اجتماعی و انقلابها آنقدر عمیق و بنیادین ظاهر می شوند که دیگر نمی توان صرفاً از پدیدهٔ تفاوت نسلها که نوعی استمرار و حیات مداوم را در خود مستتر دارد، صحبت کرد؛ در چنین حالتی پدیدهٔ شکاف نسلی <sup>(</sup> به وقوع می پیوندد. گسست های تمدنی و فرهنگی



فصلنامه علمي ـ پژوهشي

09

دوره دهم شماره ۳ یاییز ۱۳۹۶

1. generation gap

زمانی رخ میدهد که نسلهای گوناگون در مقام طبقات گوناگون ظاهر می شوند و در اثر تف اوت های فاحش و عیان میان آنها، در جامعه شاهد قطبی شدن نیروها و گروه های اجتماعی بر مبنای شکاف سنی باشیم. بنابراین، تفاوت افقها و دیدگاه ها درباره امور زندگی میان دو نسل به مفه وم شکاف بین نسلها نیست، بلکه شکاف، کشمکش و تعارض بر سر اصول هویت ساز جامعه میان دو نسل است که موجب قطبی شدن جامعه می شود (تابش و قاسمی، ۱۳۹۰، ۵۲ – ۵۱).

انطباق نسلی: انطباق نسلی نیز در صورتی پیش میاد که نسل ها بر اساس بستر واحد فرهنگی و وحدت رویه، صورت های عملی یکسانی داشته باشند و توافق اجتماعی و فرهنگی شکل گرفته باشد. نظام مفهومی و نظری که این نوع رویکرد بدان متعلق است، نظریهٔ ساختی است؛ بدین معنا که ساختارهای متصلب در سطح فرهنگی و اجتماعی امکان ظهور تزاحم را فراهم نمیکند (آزاد ارمکی، ۱۳۸۶، ۵۰). اگر مفهوم انطباق نسلی این است که فرزندان باید تصاویر کاملی از والدینشان باشند، بدون تردید هیچ جامعهای به این آرمان نانل نمی شود؛ زیرا تغییر فرهنگی حتی در جوامعی که تحت حاکمیت سنت هستند، نیز واقع می شود.

علاوه بر این آزاد ارمکی نیز برای دستیابی به فهمی از مناسبات نسلی در ایران سه نوع دیدگاه را مشخص کرده است: ۱. توافق نسلی؛ ۲. گسست نسلی؛ ۳. تغییر نسلی (تفاوت و تعامل توأمان). به نظر او که دیدگاهش معطوف به تغییر نسلی است، تغییر نسلی:

به معنای قبول حضور همزمان سه نسل مستقل مرتبط با یک دیگر در متن اجتماعی فرهنگی است. هر نسل با توجه به درک و فهمی که از اوضاع و موقعیت های پیرامونی دارد، هویت مستقلی یافته و درعین حال به لحاظ حضور همزمان، رابطهٔ تعاملی پیدا می کنند. بدین لحاظ تغییر نسلی فرایندی است که در آن ضمن اینکه موقعیت های متفاوت دیده می شود، گسست و همسانی شکل می گیرد (همان، ۵۶).

از سوی دیگر، جانعلیزاده و حیدری از برایند مطالعات تجربی صورت گرفته در ایران به این نتیجه رسیدند که تعارض ارزشی و نگرشی میان گروههای نسلی در بیشتر پژوهش ها تأیید نمی-شود و فرضیهٔ شکاف نسلی با دادههای اغلب پژوهش ها انطباق ندارد (جانعلیزاده و حیدری، ۱۳۹۰، ۹۰). آنان نتیجه می گیرند که نگرش های افراد در خانواده به همهٔ مسائل تغییر کرده، اما خانواده همچنان در بین نسل های گوناگون سه گانه (جوان، میانسال، پیر) امری جدی و دارای کارکرد است و وجود چنین کانونی، تمایزات نسلی را قابل فهم می کند. آنان همچنین این نکته را ذکر می کنند که نتایج تحقیقات تجربی همسویی بیشتری با دیدگاه کسانی دارد که قائل به تفاوت نسلی اند، نه شکاف یا گسست نسلی (همان، ۹۲).



فصلنامه علمي ـ پژوهشي

۵V

گذار به بزرگسالی: یکی دیگر از مفاهیم مهمی که در مطالعهٔ پیشرو و در جریان خوانش متون اهمیت مییابد، گذار خطی و غیرخطی به بزرگسالی است. «گذار هم حرکتی است از جوانی به بزرگسالی، و هم فرایندی است برای بازآفرینی فرهنگی و در این بازآفرینی است که روابط نسلی مطرح می گردد؛ ازاینرو گذار هم زمانی است فردی، و هم زمانی تاریخی اجتماعی» (ذکایی، ۱۳۸۸، ۳۰).

در رویکرد خطی مرسوم به پدیدهٔ گذار، مفروض است که عموم جوانان مراحل و وقایع هنجاری مرتبط با آن (مثل ازدواج، اشتغال، فرزندآوری) را با ترتیب خاص خود تجربه می کنند. در این نگاه، بزرگسالی منزلتی فرض می شود که به روشنی تعریف شده است، مقصدی که همهٔ جوانان به آن می رسند (ذکایی، ۱۳۸۵، ۱۴۳). رویکرد دیگر به پدیده گذار آن را غیرخطی تلقی می کند. در این دیدگاه، بسیاری از نشانه های زندگی بزرگسالی، گذرا، بازگشت پذیر و غیر دائمی است و باور بر این است که جوانان وقایع یا رویدادهای گذار را به صورتی یکنواخت و با ترتیب و توالی مشخص آن طی نمی کنند. تجارب و تحولاتی همچون افزایش سن ازدواج، بازگشت مجدد به تحصیل و تصمیم به تکمیل آن، میزان بالای طلاق و ازدواج مجدد بازگشت پذیری و خصلت غیردائمی مؤلفه های سنتی بزرگسالی را نشان می دهند. به همین سان و به موازات این تغییرات در ساختارهای نهادی و ارزشی در زندگی جوانان، نگرش آنها به مؤلفه های گذار و اهمیت آن ها در ساختارهای نهادی و نیز مفهومسازی از خود پدیدهٔ بزرگسالی تغییر می کند (همان).

با توجه به موارد ذکرشده، باید گفت این مفاهیم عمدتاً روشنی بخش و هـدایتگر مـا در طبقـه بندی و تفسیر دادهها هستند، نه تبیینکنندهٔ آنها. شناسایی این الگوهای کلان مناسبات نسلی ایـن امکان را فراهم کرده که نگاه پژوهشگر را تنظیم کند تا در میان دادههـا گـم نشـود و زمینـهای بـرای کشف و تفسیر مضامین جزئیتر از دل رمانها بهدست دهد.

بنابراین، براساس رویکردهای یادشده، چهار الگو برای روابط نسلی بهدست آمد که این الگوها به ترتیب عبارتاند از: توافق نسلی، تفاوت و تعامل همزمان نسلی، شکاف نسلی و انقطاع نسلی. مراد از انقطاع نسلی بزرگترین و گستردهترین اختلاف میان نسل هاست، درحالی که منظور از شکاف نسلی وجوه نازل تر چنین اختلافی میان نسل هاست. اما بهجای آنکه معنای صلب، انعطاف ناپذیر و واحدی از این پارادایمها مراد شود، کوشیده ایم تا میان این مفاهیم و بافتهای روایی مورد پژوهش فضای رفت و برگشتی داشته باشیم؛ به این معنا که اولاً این مفاهیم از سویی پارادایم مناسبات نسلی را پذیرای تنوع بسیاری در درون خود کرده و از سویی دیگر روایت های مورد بررسی را بر این تنوع افزوده و مضامین جدیدتری نیز به آن اضافه کرده است. براین اساس،



فصلنامه علمي \_ يژوهشي

۵۸

مفهوم شکاف نسلی که محوریترین پارادایم در تحلیل رمانهاست، خود به مفهومی کاملاً سیال و تنوع پذیر تبدیل شده که حتی تفاوتی محسوس را در تفسیر رمانهای پیش و پس از انقلاب اسلامی پدید آورده است.

# روششناسی

در این بخش باید دو مسئله را طرح کنیم؛ یکی، ایضاح بیشتر مفهوم بازنمایی و نسبت آن با اثر هنری، چون رمان. دیگری، تشریح منطق روش کیفی و چرایی انتخاب این روش در خوانش متون روایی. در باب مسئلهٔ اول همان طور که اباذری و پاپلی یزدی می گویند: بازنمایی عمدتاً، چه در جامعه شناسی ادبیات و چه در جامعه شناسی سینما، به معنای تقارن علت معلولی بین واقعیت اجتماعی و اثر ادبی یا سینمایی است. این تلقی از بازنمایی – چه در قالب مارکسیستی و چه در قالب ساختارگرایانه – توجیه پذیر نیست. در این تلقی از بازنمایی همواره با این سؤال بی پاسخ روبه روییم که بر چه اساسی واقعیت اجتماعی X باید اثر هنری Y را نتیجه دهد (اباذری و پاپلی یزدی، ۱۳۹۳، اسختارگرایانه – توجیه پذیر نیست. در این تلقی از بازنمایی همواره با این سؤال بی پاسخ روبه روییم که بر چه اساسی واقعیت اجتماعی X باید اثر هنری Y را نتیجه دهد (اباذری و پاپلی یزدی، ۱۳۹۳، اس کار). آنچه که رمان به نمایش می گذارد، وجهی از واقعیت اجتماعی است که الزاماً صورت عینی به خود نمی گیرد، بلکه بیشتر با آرزوها، رؤیاها، ترس ها و مسائل ذهنی سروکار دارد. بنابراین، در به خود نمی گیرد، بلکه بیشتر با آرزوها، رؤیاها، ترس ها و مسائل ذهنی سروکار دارد. بنابراین، در بر مقالری ارتباط مکانیکی بین داستان و وقایع سیاسی و اجتماعی دوران، چگونه جهان اجتماعی را تفسیر و ارزش گذاری می کند.

مسئلهٔ دیگر روش شناسی، چرایی انتخاب روش کیفی است. اینکه چرا در این مقاله برای کاوش در بازنمایی ها از الگوی مناسبات نسلی خانوادگی در متون ادبی، رمان انتخاب شده است و نه اشکال ادبی دیگری، مانند شعر، پاسخ در ویژگی ها و کارکردهای رمان است. هیچ نوع ادبی به اندازهٔ رمان با واقعیت های اجتماعی آمیخته نیست؛ رمان می تواند افقی از واقعیت را بگشاید و آنگونه که لوکاچ ابور دارد، رمان به حیات ذهنی جامعهٔ مدرن شکل بخشیده است. بنابراین کشف، توصیف و تفسیر معانی پوشیدهٔ متون ادبی اهمیت ویژه ای دارد و روش های کیفی امکانات وسیعتر و غنی تری در اختیار می گذارد، زیرا روش کیفی «به رویهٔ تحقیقی گفته می شود که یافته های آن از طریق داده های آماری و یا کمی کردن حاصل نشده است؛ به عبارتی تحقیق کیفی با معانی، مفاهیم، تعاریف، نمادها و توصیف ویژگی ها سروکار دارد» (محمدی، ۱۳۸۶، ۱۶).



فصلنامه علمي ـ پژوهشي

09

بازنمایی مناسبات نسلی از منظر ...

1. lukacs

روش تحقیق و شیوهٔ انتخاب متون ابتدا از مجموعهٔ متونی (رمانهایی) که نمونههای تحقیق از میان آن انتخاب شدهاند، تعریف و تحدیدی ارائه می دهیم؛ یعنی محدودهٔ زمانی تحقیق را مشخص می کنیم. محدودهٔ زمانی این تحقیق کلیهٔ رمانهایی است که در دو دوره نوشته شدهاند؛ یکی از ۱۳۴۰ تا ۱۳۵۷ (قبل از انقلاب اسلامی) و دیگری از ۱۳۷۶ تا ۱۳۹۰ (بعد از انقلاب اسلامی). دلیل انتخاب این بازهٔ زمانی این است که امکان مقایسهٔ بازنمایی مسئلهٔ پژوهش را فراهم می کند.

در دورهٔ اول (۱۳۴۰-۱۳۵۷) رمان ه ایی را که بعد از ده هٔ چهل نوشته شده اند، انتخاب کرده ایم، زیرا از دههٔ چهل آثار و پیامدهای مدرنیز اسیون با اعمال اصلاحات و رشد شهرنشینی و مهاجرت به شهرها به تدریج در روابط خانوادگی نفوذ کرد؛ به گونه ای که کم کم تضاد و شکاف ارزشی میان نسل ها در درون خانواده خود را نشان داد. بنابراین، تحولات سریع باعث شد تا نسل جدیدی از نویسندگان ظهور کنند که به ناچار، درون مایهٔ اصلی بسیاری از آثارشان واقعیت مهم اجتماعی ملموسی باشد که مستقیم و غیر مستقیم با آن مواجه بودند و آن تقابل سنت و تجدد بود.

بازهٔ زمانی دوم (۱۳۷۶–۱۳۹۹) نیز به این دلیل انتخاب شد که با شکل گیری تحولات جدید سیاسی و اجتماعی در دههٔ هفتاد و از ۱۳۷۶ با روی کار آمدن دولت جدید اصلاحات توجه به روابط نسل ها و موقعیت جوانان جدی تر شد؛ تا آنجا که به شکل گیری «گفتمان نسلی» در میان متخصصان و جامعه شناسان انجامید. بنابراین، با وجود اینکه تأثیرات سیاسی، اقتصادی و اجتماعی همیشه با تأخیر در ادبیات بروز و ظهور میکند، احتمال اینکه در این دوره نویسندگان و رمان نویسان نیز در آثار خود به مسائل نسلی در درون خانواده توجه کرده باشند، افزایش می یابد.

در این پژوهش نمونه های مورد نظر را به صورت هدفمند انتخاب کرده ایم. تکنیک نمونه گیری هدفمند عمدتاً در روش های کیفی استفاده می شود؛ یعنی انتخاب نمونه ها بر اساس محتواست، نه با استفاده از معیارهای روش شناختی؛ به عبارت دیگر، نمونه گیری بر مبنای مرتبط بودن موردهاست و نه نمایا بودن آن ها (فلیک، ۱۳۸۸، ۱۴۱). باید توجه داشت که چون در روش کیفی، معمولاً تعداد نمونه اندک است، یافته ها خاصیت تعمیمی ندارند، بلکه عمدتاً در ایجاد چشم اندازهای جدید در حیطهٔ مورد مطالعه نقش دارد.

بنابراین، در این پژوهش با انتخاب چند معیار کلی، شش رمان، از هر دوره سه رمان را انتخاب کردهایم: ۱. گستردگی مضمون رمانها به گونه ای باشند که مجموعه ای از بیشترین شاخصها و نشانه های مسئلهٔ تحقیق در آن ها یافت شود؛ ۲. رمان ها از میان «رمان اجتماعی» انتخاب شود؛ ۳. رمان ها را منتقدان ادبی و اهل ادبیات، نقد و بررسی کرده باشند و یا از رمان های



فصلنامه علمي ـ يژوهشي

9.

پرفروش انتخاب شده باشند؛ بهطوریکه در جامعه بهنوعی مطرح شده باشند. رمانهای بررسی شده عبارت اند از:

دورهٔ اول (۱۳۴۰\_۱۳۵۷): «سفر شب»، بهمـن شـعلهور (۱۳۴۵)؛ «درازنـای شـب»، جمـال میرصادقی (۱۳۴۹)؛ «سگ و زمستانِ بلند»، شهرنوش پارسیپور (۱۳۵۷).

دورهٔ دوم (۱۳۷۶\_۱۳۹۰): «نیمهٔ غائب»، حسین سناپور (۱۳۷۸)؛ «عـادت مـیکنـیم»، زویـا پیرزاد (۱۳۸۳)؛ «نگران نباش»، مهسا محبعلی (۱۳۸۸).

برای تحلیل رمانها، از تحلیل محتوای کیفی استفاده شده است. با استفاده از این روش محتوای رمانها کدگذاری و مقولهبندی شده است. در تحلیل محتوا میان دو رویکرد قیاسی و استقرایی تمایز قانل اند؛ تحلیل رمانها در این مقاله عمدتاً بر اساس روش استقرایی صورت گرفته است. اگرچه تمایز میان این دو رویکرد تصنعی نیست، اما آنچه اتفاق می افتد چیزی است میان روش استقرایی و قیاسی، زیرا غیر ممکن است که پژوهشگر بتواند انبوهی از داده ما را بدون هیچگونه پیش فرضِ نظری طبقهبندی کند. براساس دیدگاه پدیدار شناسانه، ما بی شک تصوری از عایت بحث خود داریم. در روش استقرایی نیز هرگز این روند مکانیکی اتفاق می افتد که مقولات مرفاً در پایان خود را نشان دهند. گویی تحلیل متن میان روش قیاسی و استقرایی در نوسان است؛ مثلاً درباره مناسبات نسلی و براساس رویکردهای نظری این حوزه از پیش می دانیم که «شکاف نسلی» یکی از مقولههای مهم مناسبات نسلی است و به گواهی برخی از جامعه شناسان با الگوهای نسلی جامعهٔ ما همسویی دارد. الگوهای دیگر همچون «تفاوت نسلی» نیز از اعتبار و وزنی یکسان بر خوردارند. با چنین پیش فرضهای کلانی است که ما می توانیم به سراغ دادهها برویم. کشف مفاهیم در خلال همین فرایند رفت و به تمان ما و داده می از اعتبار و

واحد ثبتِ کدگذاری متن رمانها «مضمون» است؛ یعنی در داستانه ایی که می خوانیم مضامین مشخص و معینی جستوجو می کنیم که برای تفسیر داستان به ما کمک می کنند. به عبارتی، تکنیک ما در تجزیه و تحلیل متون بررسی شده تحلیل مضمونی است. مراحل کدگذاری در تحلیل محتوای مضمونی یا تماتیک به ترتیب عبارت ند از: «کدگذاری توصیفی»، «کدگذاری تفسیری» و «مقوله های فراگیر»، که در این مطالعه اجرا شده است. این مراحل به ترتیب سطح انتزاع تحلیل را بالا می برد؛ به گونه ای که در کدگذاری توصیفی کلیهٔ مقولات استخراج می شود و هر داستان بر اساس مضامین اش به کدهایی تبدیل می شود. در کدگذاری تفسیری از توصیف فراتر رفته و بر تفسیر تأکید می شود، بین مقولات اولویت بندی برقرار می شود.





فصلنامه علمي ـ پژوهشي

91

در نهایت، در مقوله های فراگیر با درنظر گرفتن سطح انتزاعی بالاتر، مقوله های اصلی تحقیق بهدست می آید. کدگذاری با استناد به سؤالات تحقیق و اولویت بندی مقولات براساس چار چوب مفهومی تحقیق صورت گرفته است. مقولات اصلی مقولاتی اند که مقولات فرعی به واسطهٔ حضور آنها امکان پذیر می شوند. این مقولات اصلی و فرعی دستمایهٔ تفسیر یافته ها و تنظیم گزارش نهایی تحقیق قرار گرفته اند.

یافتههای پژوهش

براساس چارچوب مفهومی، الگوی مناسبات نسلی را ذیل سه عنوان بررسی کرده ایم: توافق نسلی، تفاوت و تعامل همزمان نسلی، و شکاف نسلی؛ یعنی راهنمای ما در به دست دادن مقول ههای اصلی این سه الگوی کلان بوده است که کشف مفاهیم در هر رمان را ممکن کرده اند. دیدگاه بیشتر جامعه شناسان، به رغم تفاوت های بنیادین در نگاه به مسائل نسلی، این است که توافق نسلی نه ممکن است و نه مطلوب. تفاوت نسلی را می توان واقع انگارانه ترین و درعین حال صلح آمیز ترین دیدگاه درباره مناسبات نسلی دانست. دیدگاه بسیاری از جامعه شناسان و شواهد و بررسی های آماری در دسترس، تفاوت نسلی را تأیید و حتی تحسین می کند. به رغم متفاوت بودن بازنمایی مناسبات نسلی در دو بازه زمانی، مسئلهٔ نسلی در بافت روایی رمان ها، در همهٔ موارد به شکل شکاف تصویر شده است و رمان نویسان تفاوت و تعامل همزمان نسلی را واقعیت اجتماعی ما ندانسته اند. از آنجا که شکاف نسلی در مقایسه با الگوی های دیگر نسلی را واقعیت اجتماعی ما بسامد بیشتری از نظر مضمونی در رمان ها دارد، بخش عمده ای از مقولات و دسته بندی ها به این الگو اختصاص یافته است. این به معنای غفلت از بررسی سایر الگوی های نسلی می نسلی نیسی. **۱. بررسی مناسات نسلی در سه روایت پیش از انقلاب اسلامی** 

با توجه به نتایج بهدستآمده از کدگذاری و تفسیر سـه روایـت پـیش از انقـلاب، اولاً بایـد گفت شکاف نسلی به گونهٔ ذاتی یا طبیعی در رمان بازنمایی شده و مقصود از ذاتی یا طبیعی این است که گسست برای اجتماعات امری اجتنابناپذیر است و به طور طبیعی رخ میدهد.

جامعه همیشه مجبور است بر سر اصولی به توافق برسد. این اصول هیچکس را نمی تواند راضی کند؛ چون از هر کسی مقداری میگیرد تا به دیگری بدهد. بدین ترتیب، مردم همه ناگزیر به پذیرش قانونمندی هایی هستند که با آزادی روحی شان در ستیز است. اما اغلب افراد این قانونمندی ها را می پذیرند (پارسی پور، ۱۳۸۲، ۶۷).

اما نکتهٔ مهمتر این است که مسئلهٔ شکاف در سطوح خرد و کلان جوامع مدرن، با ورود



فصلنامه علمي ـ پژوهشي

97

مدرنیته به امری پروبلماتیک تبدیل میشود و به عبارت دیگر آنچه اهمیت بررسی موضوع را نشان می دهد، ذاتی یا طبیعی بودن شکاف نیست، بلکه تبدیل شدن آن به مسئلهای اجتماعی است. بررسی رمانها نشاندهندهٔ حاکمیت چنین نگاهی در میان رماننویسان ایرانی نیز هست. تفسیر رمانها گویای این است که شکاف نسلی در روایتهای پیش از انقالاب عمدتاً ذیال سه عامال «اجتماعی اساختاری»، «خانوادگی» و «فردی» بررسی شده است. مهمترین مؤلفه های شناسایی شده در عوامال اجتماعی اساختاری، تقابال سنت و مدرنیته، شکاف در ارزش های مذهبی، مسئلهٔ ابرهٔ نسلی و تغییر گروههای مرجع است.

اما سویهٔ برجستهتر مناسبات نسلی، عمدتاً مسائل ساختار خانواده است. مقصود از عوامل خانوادگی شکاف نسلی، آن عوامل یا مؤلفه هایی است که زمینه ساز یا معلول برهم خوردن چیزی در ساختار خانواده و نقش ها و ارزش ها و هنجارهای آن است. مهم ترین مؤلفهٔ بُعد خانوادگی «از دست رفتن انسجام صوری و محتوایی خانواده» است. در نهایت، منظور از عوامل فردی دخیل در مناسبات نسلی آن است که شکاف ها و گسست های ساختاری اجتماعی و از دست رفتن انسجام صوری و محتوایی خانواده و در یک کلام شکاف نسلی، فرد را از سویی دچار بحران هویت و از سوی دیگر دچار سرخوردگی و انزوا می کند. جدول زیر که توسط نویسندگان تهیه شده، الگوی به دست آمده از تحلیل مناسبات نسلی رمان های پیش از انقلاب را با جزئیات بیشتری نشان می دهد.

جدول ۱. «جدول مقولات اصلى شكاف نسلي رمان هاي بيش از انقلاب اسلامي»



فصلنامه علمي ـ پژوهشي

94

| توضيحات                                                                                                                                                                                                                          | مقولة فرعي                   | مقولة اصلى    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|---------------|
| جامعترین مقولـه در زمینـهٔ عوامـل اجتمـاعی کـه بیشـک بقیـه در درون آن معنـادار<br>میشوند یا حتی میتوان گفت بهنوعی معلول یا نتیجهٔ آن هسـتند و هرگونـه شـکافی از<br>جمله شکاف مذهبی ذیل آن قرار می گیرد، تقابل سنت و مدرنیته است. | تقابل<br>سنت_مدرنيته         |               |
| – اصرار نسل گذشته بر اینکه عامل اصلی شکاف، دوری جوانان از ارزش ها و افکار<br>مذهبی است.<br>– عمدتاً در روایت ها، شکاف مذهبی از دیـد جوانـان موضـوعیتی نـدارد و بـرای آنـان<br>محل نزاع نیست؛ یعنی این شکاف مفروض گرفته شده است.  | شکاف در<br>ارزش های<br>مذهبی | عوامل اجتماعي |
| - سرآغاز ظهور مسئلهٔ نسلی بهطورعام تغییر گروه مرجع شخصیت اصلی داستان<br>است.<br>- فشار هنجاری گروه مرجع عموماً تشویق به تقابل با نسل پیش است.                                                                                    | تغيير گروه<br>مرجع           |               |
| ابژهٔ برجستهٔ نسلی در این دوره سینماست.                                                                                                                                                                                          | ابژہ نسلی                    |               |

| توضيحات                                                                                                                                                                                      | مقولة فرعي                                         | مقولة اصلى     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|----------------|
| منظور مؤلفههایی مانند استبدادگرایی نسل اول و دوم، نبود تخاطب و همسخنی،<br>کاهش اقتدار پدرانه، ترک خانواده و میل به استقلال مالی و فکری، عصیان و نافرمانی،<br>فرار و ترک خانه است.            | از دست رفتن<br>انسجام صوری<br>و محتوایی<br>خانواده | عوامل خانوادگی |
| برخی مؤلفههای اصلی عبارتاند از: آرمانخواهی محتوم به شکست قهرمان داسـتان،<br>خود یا من گمشده، خاطرههای گـمشـده، تصـویر نـامعلوم آینـده، هـذیان و اخـتلال<br>شخصیت قهرمانها، تحقق خویشتن جدید. | بحران هويت                                         | عوامل فردي     |

همان طور که می بینیم، از میان عوامل اجتماعی دخیل در شکاف، تقابل سنت و مدرنیته جامع ترین مؤلفه است؛ به طوری که هر گونه شکاف از جمله شکاف مذهبی در ذیل آن قرار می گیرد. یکی از برجسته ترین شکاف هایی که رمان نویسان پیش از انقلاب آن را بررسی کرده اند، شکاف میان ارزش های مذهبی نسلی است. «سفر شب»، تنها روایت از مجموعهٔ پیش از انقلاب است که شکاف مذهبی در آن نقش کلیدی ندارد و رگه هایی از مشابهت میان دو نسل نیز در آن هست که تأییدکنندهٔ تفاوت نسلی است. پرسشی که ناگزیر پیش می آید این است که چرا به رغم برجسته نبودن شکاف مذهبی در این رمان، این رمان کماکمان بازنمای شکاف نسلی است؟ پاسخ این است که شکاف در «سفر شب» بیش از آنکه نتیجهٔ شکاف مذهبی باشد، بازت اب خصلت اید نور این راین می گوید: «درازنای شب» چنین می گوید:

کشاکش و برخورد کمال با خانواده، به خصوص پدر خود، بازتاب تحول جامعهٔ سالهای دههٔ بیست و سی ایران و پیامدهای آن در رابطهٔ بین دو نسلی است که با این تحول روبهرو بودهاند: نسل قدیم پای بندِ سنت که نمی توانست مظاهر تمدن غرب و عقاید دنیای جدید را که در آن سالها داشت به سرعت در ایران راه باز می کرد، بپذیرد و نسل جدید که با استقبال از آنچه از راه رسیده بود، نمی خواست در شکل و شیوهٔ زندگی دنبالهرو پدران خود باشد و در نتیجه رودروی آنها می ایستاد و سرانجام خسته از بحرانی که حاصل این کشاکش و رویارویی بود، به ناچار از خانواده خود جدا می شد تا خود راه زندگی خویش را بیابد (میر صادقی، ۱۳۷۶، ۲۹).

در «سگ و زمستان بلند» نیز در قبال این تقابل آدمها دو دسـتهاند: یکـی کسـی ماننـد علـی برادر بزرگتر که به خارج رفته و به برادر کوچکترش حسین میگوید: «مگر تو همانی نیستی کـه هفتهای هفت شب میروی سینما چهار چشمی زندگی آنها را تماشا میکنی؟ خب برو باهاشـان



فصلنامه علمي ـ يژوهشي

### 94

زندگی کن این که بهتر است» (پارسی پور، ۱۳۸۲، ۱۷). خودش هم همین راه را انتخاب می کند؛ یعنی پیوستن کامل به چیزی که مدرنیته می نامد. دوم، حوری و حسین که ماندن در کشاکش میان سنت و مدرنیته را انتخاب می کنند؛ جایی که هر دو نیر و واقعاً زنده اند و تقابل آن ها زندگی آنان را دستخوش تغییرات شگرف می کند. اگر این موقعیت را به شکل پرسشی مرتبط با مسئلهٔ نسلی در آوریم چنین صورتی پیدا می کند: کدام یک نقش قاطع تری در شکاف نسلی دارند؛ مدرن شدن کامل یا تلاش برای ایجاد تحول در دل تقابل سنت و مدرنیته؟ پاسخ را از زبان حوری، شخصیت می گوید: «درست است که اینجا یک جامعهٔ سنتی است، اما شما همین که می روید سنت یادتان می رود، وقتی که بر می گردید به یاد سنت می افتید. آن حسین مانده بود که همین سنت را عوض کند. نرفته بود، اهل فرار نبود» (همان، ۲۴۵).

تغییر و فشار هنجاری گروه مرجع عمدتاً سرآغاز ظهور مسئلهٔ نسلی در روایت های پیش از انقلاب است. سیر تغییر گروه مرجع در رمان از خانواده به سوی گروه همسالان است. در «درازنای شب» در میان همسالان کمال، شخصیت اصلی داستان، دو گروه مرجع هست: یکی گروه مرجع منفی (منوچهر و همسالان) و دیگری گروه مرجع مثبت (محمود). در جای جای رمان احساس درماندگی و عجز کمال از فهمیدن روابط، رفتارها و ارزش هایی که با آن ها رو به روست، او را سخت آشفته می کند.

«کمال در میان آنها معذب بود. رفتار بیبندوبار دخترها و پسرها او را غرق تعجب می-کرد و از تمایلات و تفریحات و سرگرمیهاشان، رندیها و کلکهاشان دچار شگفتی میشد. صحبتهایشان بیشتر دور طلاق، خودکشی و ناراحتیهای روحی میگشت. کمال چیزی از آنها نمیفهمید، تصویری از اجتماع ناشناختهای میداد که برای او قابل فهم نبود» (میرصادقی، ۱۳۴۹، ۸۱).

در جای دیگر تأثیر حرف محمود بر کمال و تصمیم آتی او برای جدایی از خانواده بهخوبی آشکار است: «دورهٔ من همان نیست که دورهٔ پدرم بود. من نمی توانم همان طور زندگی کنم که پدرم زندگی کرده. روزگار من با روزگار آنهایی که اخلاقیات را برای مردم درست کردهاند، فرق دارد. هر دوره یک جور زندگی را می طلبد» (همان، ۸۲).

یکی از مهمترین تعارض های پدیدآورندهٔ شکاف نسلی مسئلهٔ تفاوت در ابژههای نسلی است. در رمان های پیش از انقلاب سینما ابژهٔ مشترکِ برسازندهٔ تجربه های مشترک است. هرچنـد کـه ورود سینما در راستای مدرنیزاسیون و بازتابی از همان تقابل سنت\_مدرنیته است، چنان شاخص و محوری



فصلنامه علمي ـ پژوهشي

90

است که همیشه در مسائل نسلی به طور جداگانه بررسی می شود. در کنار تغییرات بافت شهری، دگرگونی طبقهٔ متوسط و همهٔ آگاهی های جدیدی که شخصیت های داستانی با آن ها رو به روی اند، سینما به مثابهٔ ابژه ای آورده شده که گویی همهٔ آن تغییرات در آن به تصویر در می آید. نسل قدیمی تر از این ابژه دور است و بنابراین بسیاری از تجربه های مشترک جوانان را که در خصوص این ابژه شکل گرفته است، ندارد. در «سفر شب» از زبان هو مر می شنویم: «بابا میگه، مگه من سال تا سال سینما میرم که شماها برین؟ معتقده که بهترین فیلم ها فیلم های هندی اند، چون که اخلاق رو فاسد نمی کنن» (شعله ور، ۱۳۴۵، ۴۵). در «درازنای شب» نیز کمال مواجهٔ جدید خود را با سینما این گونه شرح می دهد: «عزیز خیلی خوب بود. نه عزیز سینما بد نیست، اخلاق آدم فاسد نمی شود. هرکس می گوید سینما بد است، نمی داند سینما چیه. آقام نمی داند، اگر یک دفعه رفته بود سینما دیگر اینطور حرف نمی زد» (میرصادقی، ۱۳۴۹، ۶۵).

یکی از مهمترین مؤلفه های عوامل خانوادگی شکاف نسلی، که در روایت های پیش از انقلاب به خوبی بازنمایی شده، تعارض اقتصادی و میل به استقلال مالی و فکری است؛ قدرت اقتصادی در شکاف نسلی (خصوصاً رابطهٔ پدران و پسران) تعیین کننده و سرنوشت ساز است. ظاهراً پسران در جایی بالاخره می فهمند که قدرت مادی برتر در دست پدران است و نیروی جوانی، سرشاری و توان زندگی، روح غالب دوران و ابزارهای تغییر و تحول در دست خودشان. ناگزیر باید موازنه ای میان این دو پدید آید. جوان ها بسیار زود به تفاوت بنیادینی که این قدرت میان کنش آنان و پدران پدید می آورد، پی می برند. پدران خود از اهمیت این قضیه باخبرند و این حربه همیشه برای مطیع کردن جوانان راهی پیش پای آنها می نهد. هنگامی که این حربه زور کافی نداشته باشد، جوان خود را از منبع تغذیهٔ اقتصادی جدا می کند. در جایی از «سفرشب» پدر به هومر می گوید:

«من دوست توام. قبول کن. دوستی که بیشتر از هر کدوم از دوستات خیر تورو می خواهد. بیشتر از هر کدومشون پول داره، و می تونه بهت کمک کنه. اما تو اونقدر که به دوستای دیگهات اعتماد داری به من نداری. حرفاتو به همه می زنی، الّا من» (شعله-ور، ۱۳۴۵، ۵۸).

دربارهٔ «استقلال مالی» باید گفت که چون شکاف نسلی در رمان های پیش از انقلاب حاد است، معمولاً سودای کسب استقلال فکری، استقلال مالی را در پی می آورد. به عبارتی، شرایط اقتصادی جامعه به گونه ای است که در روایت های پیش از انقلاب، فضا برای هومر (سفر شب)، حوری (سگ و زمستان بلند) و کمال و محمود (درازنای شب) برای کسب استقلال مالی تا حدی فراهم است. اما در فضای جامعهٔ پس از انقلاب، البته در کنار عوامل بسیار دیگر، علت ماندن



فصلنامه علمي \_ يژوهشي

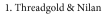
99

بیشتر جوانها در خانواده فراهم نبودن ساختارهای مادی در جامعه است. این مسئله هر چند استقلال خواهی جوانان را با چالش روبهرو میکند، زمینهٔ تعامل و گفتوگو و جوانتر شدن خانوادهها را نیز فراهم میآورد.

از نتایج دیگر شکاف نسلی، بحران هویت در نسل جوان است که در روایت های پیش از انقلاب با شدیدترین وجه بازنمایی آن روبهروییم. در ابتدا ایده آل گرایی، گمگشتگی و کنده شدن شخصیت های جوان از فضای سنت است که در مراحل پیچیده تر به شکل آشوب ذهنی، هذیان و اختلال شخصیت نشان داده می شود. نکتهٔ مهمی که باید بر آن تأکید کرد، بار شدن عامل جنسیت بر شکاف نسلی و تعامل با آن است. برای مثال در «سگ و زمستان بلند»، حوری به دلیل زن بودن و کنترلی که نهاد خانواده بر نقش و شخصیت زن اعمال می کند، با مشکلات بیشتری برای شناخت هویت زنانه اش مواجه است. از سویی می فهمد که آنچه سبب رنج و جدایی از خانواده و سنت شده، احساس بی هویتی است، زیرا از ارزش های سنتی و ساختارهای کنترل گر که بر دختران در مقایسه با پسران بیشتر نظارت می کنند، بریده است. از سوی دیگر، نیز نتوانسته خود را با ارزش های جدیدی که روزبهروز بیشتر خودنمایی می کند، همسو کند «اما می تنها نیستم؛ فقط هویت ندارم. هویت من کجا رفته؟» (پارسی پور، ۱۳۸۲، ۲۸۶).

در کنار این ها، شاهد بازنمایی سویهٔ دیگری از هویت، با عنوان «تحقق خویشتن جدید» نیز در رمان ها هستیم. تحقق خویشتن جدید و نو از آن رو که دلالت بر دگرگونی بنیادین شخصیت دارد، بیشترین سازگاری را با الگوی شکاف نسلی نشان می دهد. گیدنز براین باور است، همچنان که به سمت جامعهٔ پساسنتی حرکت می کنیم، با پیچیدگی ها و مشکلات جهانی روبه رو می شویم که در آن منابع ثابت معنا کاهش می یابد و تعادل خویشتن نوعی تعادل بین فرصت جویی و خطر کردن است؛ فرد می تواند با رها کردن گذشته و خلاص شدن از قید فرصت های عاطفی، فرصت-های متنوعی برای توسعهٔ شخصیت خویش ایجاد کند (تیریگلد و نیلان، <sup>۱</sup> ۲۰۰۹). کمال در «درازنای شب» می بیند که نتیجهٔ تحقق خویشتن جدید، گونه ای جدایی از دیگران است:

«می دید که تغییر کرده و آدم دیگری شده است. پیش از این توجهی به این چیزها نداشت و نمی دانست چه چیزها، آدمها را از هم جدا می کند، با هم غریبه می کند، یکی را این طرف و یکی را آن طرف خط قرار می دهد. پیش از این در قالب پدرش این طرف خط ایستاده بود» (میرصادقی، ۱۳۴۹، ۸۲).





فصلنامه علمى \_ پژوهشى

9V

۲. بررسی مناسبات نسلی در سه روایت پس از انقلاب، به هیچ وجه سر از گسست و انقطاع شکاف نسلی در رمان های بررسی شدهٔ پس از انقلاب، به هیچ وجه سر از گسست و انقطاع در نمی آورد، بلکه بیشتر به شکل درونی شدن خواست ها یا میل به استقلال طلبی و جست وجوی سرنوشت شخصی پدیدار می شود. برخلاف فضای رمان های پیش از انقلاب، تضاد شدید میان سنت و مدرنیته کمرنگتر شده است. جهانی شدن و پیشرفت رسانه های جدید، مانند اینترنت، سبب شده تا تحولاتی در تجربهٔ گذار به بزرگسالی پدید آید. بنابراین، اگرچه غیر خطی شدن گذار و برجسته شدن فزایندهٔ سهم فردگرایی در هویتیابی جوانان، برخی تفسیرها اگرچه غیر خطی شدن گذار و برجسته شدن فزایندهٔ سهم فردگرایی در هویتیابی جوانان، برخی تفسیرها و آزادیِ عمل بیشتری در سال های پس از انقلاب به آنان بخشیده، برخی تفسیرها و الدین که «نسل فعلی جوانان تعارض چندانی با ساختار و قوانین اجتماعی ندارد و ضدیت با سرانان می مشترک وفاق میان نسل ها داده است» (ذکایی، ۱۳۸۶، ۸۹). به عبارتی، اگرچه تحولات ساختاری در مجموع، روند تعاملات نسلی در جهت ساختاری در محموع، روند تعاملات نسلی در جهت ساختاری در دهه های پس از انقلاب به زرگسالی پایده بی جوانان، برآنند که «نسل فعلی جوانان تعارض چندانی با ساختار و قوانین اجتماعی ندارد و ضدیت با ماتیاری و قراین اجتماعی ندارد و ضدیت با ماتیاری روابط و کشف زمینهٔ برآنند که «نسل های در نیستی غلبه داشت، جای خود را به بازسازی روابط و کشف زمینه مشترک وفاق میان نسل ها داده است» (ذکایی، ۱۳۸۶، ۸۹). به عبارتی، اگرچه تحولات ساختاری در دهه های پس از انقلاب، نوعی وضعیت دوگانه را در برخی خانواده های ایرانی میده در مجموع، روند تعاملات نسلی در جهت ایجاد کرده است، تحقیقات نشان می دهد «در مجموع، روند تعاملات نسلی در جهت در مولی در می زینیه، ۱۳۸۶، به ای در ورکایی، ۱۳۸۶، ۷۷).

مقصود این است که اگرچه به دلایل گفتهشده، در روایت های پس از انقلاب میان الگوی شکاف یا تفاوت و تعامل مرز باریکی هست، بهرغم تفاوت های پدیدآمده در تجربهٔ گذار به بزرگسالی و مؤلفه هایی که برشمردیم، تفسیر و تحلیل محتوای رمان ها، کماکان بیانگر بازنمایی مناسبات نسلی در چارچوب شکاف نسلی است. شاید بتوان گفت شکاف نسلی در روایت های پس از انقلاب، نتیجهٔ پدید آمدن نوعی شکاف میان خواست های فردی و واقعیت های اجتماعی است. اگر بگوییم همهٔ شخصیت های جوانِ روایت های پس از انقلاب نیز شکاف را تجربه میکنند، بیراه نگفته ایم. در بازنمایی این مسئله در بافت روایت ها، وفاق و تعاملی دیده نمی شود و همان مشخصه های شکاف نسلی، مانند نبود مفاهمه و میل به انزوا به چشم می خورد.

برایند توضیحات بالا، نیازمند ذکر توضیح روشی و شیوهٔ مقولهبندی در روایت های پس از انقلاب است. به عبارتی افزایش عوامل دخیل بر شکاف نسلی، چندجانبه بودن مؤلفه ها و پیچیدگی گذار جوانی، امکان گنجاندن متصلب مقولات به دست آمده از روایت های پس از انقلاب را در همان مقولات اصلی اجتماعی، خانوادگی و فردی به دست نمی دهد. نادیده گرفتن پیچیدگی و تفاوت تجربهٔ شکاف در روایت های پس از انقلاب، سر از همسان سازی، قالبی و



فصلنامه علمي \_ يژوهشي

6٨

تیپیک فهمیدن رمانها درمیآورد. با ذکر ایـن نکتـه، برخـی از مهـمتـرین مقـولات و مؤلفـههـای مناسبات نسلی کشفـشده از سه روایت پس از انقلاب را بررسی میکنیم.

تعدد منابع هویتی و فردیتگرایی: سه الگوی تسلیم، طرد و استقلال

منابع هویتی جوانان در جوامع مدرن و شبهمدرن متکثر است و فقط به پارادایم سنت محدود نمی شود. همین امر باعث می شود که جوانان در جوامع مدرن تنوع سرسام آوری را در انتخاب مسیرهای زندگی تجربه کنند؛ ناسازگاری این منابع هویتی و جا نیفتادن برخی از آن ها در جوامع سنتی، موجب تکه تکه شدن هویت فردی جوانان می شود. در گفتمان غیرخطی گذار به بزرگسالی به جای توجه به جوانی به مثابهٔ مقوله ای بیولوژیک و مرحله ای خاص از زندگی، با گوناگونی انتخاب های فردی و هویت هایی موزاییکوار روبه روییم. اصطلاحاً بحث بر سر تعدد منابع هویتی و فردیت گرایی است.

سناپور در «نیمهٔ غایب» این واقعیت انکارناپذیر متن اجتماعی را در شخصیت های قصه اش نمادین کرده است. وقایع رمان بین ۱۳۶۹–۱۳۶۷ رخ می دهد. فضای اصلی روایت محیط دانشگاهی است. شخصیت های اصلی رمان همه دانشجو هستند و روابط این نسل جوان دانشگاهی با یکدیگر، خانواده و نیز استادهایشان شکل دهندهٔ خطوط اصلی رمان است. بحران هویت، آرمان گرایی و گمگشتگی این نسل در تقابل با شرایط جامعه و ظهور وضعیت های جدید شهری و فرهنگی است. این رمان عناصر مهمی از اجتماع را نیز به سطح روایت اضافه می کند و از نحوهٔ شکل گیری شخصیت ها سرنخهای مهم اجتماعی به دست می دهد؛ درون گرایی و انزوای شخصیت های این رمان بازگوکنندهٔ جدال سنت و تجدد در متن اجتماع است. در میان محیط آکادمیک و بافت شهری مدرن سال های پس از انقلاب و جنگ، درون گرایی و فردیت یافتگی ویژهٔ شخصیت ها مکانیز می اجتناب ناپذیر است که به واسطهٔ آن سنت های ریشه دار و واقعیت های خشن اجتماعی را تعدیل می کنند یا از آن فرار می کنند.

در «نیمهٔ غائب» واقعیت اجتماعی یعنی همان سیطرهٔ سنت، از طریق بهدستدادن سه الگوی «تسلیم»، «طرد» و «استقلال» در رابطه با شکاف نسلی آورده شده است. فرهاد، یکی از شخصیت-های «نیمهٔ غائب»، نمایندهٔ الگوی تسلیم است. گسست و انزوا و هویتیابی او نوعی انفعال محض است؛ نوعی کناره گیری و رؤیابافی «خانواده که هیچ، تمام جهان میتوانند پشت سرم فحش بدهند اما من اینجا بمانم، با خیالات خودم؛ که هیچ وقت راحتم نمی گذارند، و انگار باید تا ابد از من طلبکار بمانند، که آنها چیزی می خواهند و من کار دیگری میکنم» (سناپور، ۱۳۷۸، ۷). درجایی دلیلش برای رفتن از خانه تاب نیاوردن اقتدار پدرانه است «این فشردن و دردی را که تو از توی



فصلنامه علمي ـ پژوهشي

99

پنجههات سرازیر میکنی روی مچ من، که مثل سنگ حالا بی حس شده، من تا کی و کجا باید تحمل کنم؟» (همان، ۳۵). فرهاد با جهانی روبهرو شده است که نه میتواند آن را تغییر دهد و نه میتواند شبیه آن شود. او بیش از هر چیزی ایدهآلگرا و رمانتیک است که مرز میان واقیعت اجتماعی و آرمانگرایی را تشخیص نمیدهد. فرهاد تسلیم میشود، تسلیم همه چیز؛ تسلیم ضعف خود در مواجهه با دنیای متفاوت اجتماعی، تسلیم رؤیابافی و آرمانگرایی خود، تسلیم خانواده، و در نهایت تسلیم شکست خویش. این تسلیم خود نشانگر نوعی شکاف نسلی است.

فرح یکی دیگر از شخصیت های «نیمهٔ غانب»، بازنمای الگوی طرد است. جامعهٔ مادی شده شهری فرح روستایی را می بلعد و به هر شکلی که محیط غریبه به او تحمیل می کند، در می آید. فرح دختری شهرستانی است که مهم ترین انگیزهٔ او برای قبولی در دانشگاه دور شدن از خانواده و کسب استقلال است. وضعیت فرح و خویشتنیابی او بیش از آنکه رفتن به سمت گونه ای استقلال فکری و تمایز منش باشد، نحوی از تنازع بقا یا رساندن خود به قافله ای است که همیشه احساس می کند از آن عقب مانده است. او با آمدن به دانشگاه کاملاً از خانواده گسسته است. او حتی از خود می پرسد «چرا دلم برای خانه تنگ نمی شود؟» (همان، ۱۴۵). او که از نگاه سنتی پدرش از ازدواج بیزار شده و نیز خود را بابت وابستگی مالی ناچیز به پدرش سرزنش می کند، دانماً با خود بگذارد؟» (همان، ۱۴۵). سرانجام با تصمیم نرفتن به مراسم خواستگاری کاملاً طرد می شود. اگرچه پس از این تصمیم نیز هنوز نمی تواند از طیف مغناطیس خانواده و آبا و اجدادش بیرون رود و میان زندگی مستقل در شهر و وابستگی به روستا و خانواده در نوسان است (۱۴۷).

سیمیندخت، شخصیت دیگر «نیمهٔ غائب» خودآگاه ترین شخصیت و بازنمای الگوی استقلال است. او تنها شخصیتی است که فردیت خود را بر جدال اجتماعی سنت مدرنیته تحمیل می کند. شکاف نسلی برخلاف فرهاد و فرح، سیمیندخت را با فردیتی متشخص، خودبسنده و مستقل بار می آورد. سیمیندخت نیز مانند دیگر شخصیت های «نیمهٔ غایب» ایده آلی دارد که هرگز به آن نمی رسد. نیمهٔ گمشدهٔ او مادرش است که در تصمیمی جسورانه، زندگی و فرزندش را رها می کند و به قول خودش زنانگی اش را بر می دارد و می رود آن ور دنیا که آزادانه زندگی کند. قاعدتاً او نیز رفتاری امروزی و آزاد و شبیه محبوب ترین شخص زندگی اش دارد، اما همه ایس آزادی ها و فردیت ها را می خواهد در تهران ۱۳۶۹ تجربه کند. بنابراین سیمین برخلاف مادرش ماندن در کشاکش سنت و تجدد را ترجیح می دهد، «جاذبهٔ تحصیل در آمریکا در آن وقت، به قدر پَرِ کاهی در مقابل آنچه سیمین داشت در خیابان های تهران می آموخت ارزش نداشت» (ممان، ۲۵۹).



فصلنامه علمي ـ پژوهشي

٧.

اساساً سیمین نه به راه مادرش می رود و نه ارزش های مسلط نسل گذشته را می پذیرد «بلا را همان موقع سرمان آوردند. با وردهاشان از همه چیز ترساندن مان، حتی از خودمان، از وجودمان. در عوض غدههای زائدمان را معبدمان کردند» (همان، ۱۹۴). شاید همین اصرار بر ماندن است که کلیدی برای فهم جنبهٔ دیگر شخصیت سیمیندخت است؛ یعنی عمل گرایی او. درست است که شکاف نسلی در سیمین نیز در آغاز فرق چندانی با دیگران ندارد و به همان شکل انزوا و سرخوردگی بروز می کند، اما همین واقع گرایی و ایدهآالیست نبودن است که او را تنها شخصیت مستقلی می کند که قادر است چیزی را به مثابهٔ یک جوان و به رغم شکاف نسلی حاکم کند. شخصیت نوجو و عمل گرای اوست که او را به پیش می راند «آدم همیشه برای به دست آوردن چیزی تازه است که راه می افتد و می رود حتی اگر آن چیز تازه چیزی جز مرگ نباشد» (همان، ۲۱).

برخلاف رمانهای پیش از انقلاب که در آنها عمدتاً میان دو نسل تضاد و اختلاف ارزشی دیده می شود، در رمانهای پس از انقلاب تضاد میان نسل دوم و سوم بیشتر در قالب اختلاف رفتاری و هنجاری نشان داده شده است، مثلاً در «عادت می کنیم»، تضاد میان آرزو (مادر) و آیه (دختر) عمدتاً به شکل اختلاف در نوع حرف زدن، نوع برقراری ارتباط، نوع تفریح و مصرف به تصویر درآمده و کمتر دیده می شود که آن دو بر سر مسائل و ارزش های سیاسی و مذهبی شکاف داشته باشند. بااین حال همین تضادهای رفتاری نیز سر از نبود تفاهم، ناهمزبانی و سرکوفت زدن مادر به دختر در می آورد «آرزو هنوز براق به آیه گفت: کاش نصف جَنم تهمینه را تو داشتی. تمام بار زندگی روی دوش دختر بیچاره است. تو چی؟ فقط بلدی ادا و اطوار بیایی و خرج بتراشی»

مشکل ارتباطی آرزو با آیه بی شک یکی از اصلی ترین دغدغه های آرزو است. بهترین نمود کم رنگ شدن ارتباط و بیگانگی میان آن دو، در وب لاگ آیه نشان داده شده است. آیه پنهان از مادرش وبلاگی بهنام بچهٔ طلاق باز کرده و تلاش دارد تا حرف هایی را که نمی تواند به مادرش بزند، در این وبلاگ با افراد غریبه در میان بگذارد. از طریق وب لاگ برخی تفاوت های زبانی و فرهنگی نسل آرزو و آیه نیز نشان داده می شود؛ آیه نسلی است که برای نوشتن از زبان محاوره و کلمات شکسته استفاده می کند. نوع جدیدی از ارتباط و مکالمه در بین جوانان در حال شکل گیری است. او در وبلاگش می نویسد:

آقا این خط فارسی هم عجب مکافاتیه. آمدم بگم بگند (بگویند) شد مثل بگند، یعنی گندیده شو! اومدم بنویسم بدن (بدهند) شد مثل تن و بدن. مامانم و خاله شیرین مدام



فصلنامه علمي ـ پژوهشي

٧١

سرِ شکسته نوشتن جوونها غر میزنند. راستش من گاهی از خودم میپرسم ماها چرا شکسته مینویسیم؟ اینجوری صمیمیتره؟ راحتتره؟ یا بس که نسل بالایی ها قلمبه سلمبه نوشتند و ما هرچی خوندیم نفهمیدیم چی میخوان بگند و جونمون بالا آمد تا دو خط بخونیم. حالا ماها داریم ضدحال میزنیم؟ (همان، ۱۷۴-۱۷۳).

اما به رغم تجربیات متفاوت و تضادهای هنجاری که به آن اشاره شد، میان دو نسل در کلیت فرهنگی و اجتماعی تعامل برقرار است و با یکدیگر در تماس اند. بنابراین، چنانکه در مقدمهٔ این بخش نیز گفتیم، در روایت های پس از انقلاب تعارض ریشه ای میان دو نسل کمتر به چشم می-خورد، مثلاً در «عادت میکنیم» با شاخص هایی چون زد و خورد میان والدین و فرزندان و یا فرار و ترک خانه مواجه نیستیم. واکاوی این رمان نشان می دهد که جریان انتقال ارزشی میان نسل ها یک طرفه نیست؛ نه تنها آرزو تلاش میکند ارزش ها و نگرش های خود را به آیه انتقال دهد و نگران و پیگیر مسائل و مشکلات اوست، بلکه در این نظارت شاهد تأثیر پذیری او از عادات رفتاری، زبانی و خرده فرهنگ جوانی آیه نیز هستیم و دقیقاً پدید آمدن و ورود چنین مظاهری است که شکاف را در رمان های پس از انقلاب قدری تعدیل کرده است.

امتداد یافتن جوانی، همهگیر شدن ارزش های جوانی و مقبولیت بیشتر آن ها، تلاش والدین برای اجتماعی کردن فرزندان، خود را از صورت یک طرفه خارج کرده و بهنوعی حرکت بازتابی در این فرآیند انجامیده است، که در نتیجهٔ آن والدین نیز توسط فرزندان خود اجتماعی می شوند و نقطهٔ مرجع آنان به طور فزاینده ای فرهنگ جوانان می گردد (ذکایی، ۱۳۸۶، ۷۸).

اما شاید یکی از بهترین نمونه هایی که حرکت بازت ابی اجتماعی شدن و نقطهٔ مرجع بودن فرهنگ جوانی را نشان میدهد، تأثیر پذیری مادر و نیز سایر اطرافیان از اصطلاحات و عادات زبانی آیه است. «آرزو با خودش گفت به قول آیه طرف پاک قاط زده» (پیرزاد، ۱۳۸۳، ۶۶) و یا «چرا به قول آیه سر سه سوت دعوت را قبول کردم؟» (همان، ۹۸).

این عطف توجه به عادات زبانی نسل جدید و نقطهٔ مرجع بودن جوانی در «نگران نباش» نیز بهوضوح به تصویر درآمده است، مثلاً اصطلاحاتی چون قاتزدن، شاسکول، تریپ، گیج زدن، مود دپ، تایمز و نتورکبیزی بهوفور در مکالمات میان شخصیتهای جوان «نگران نباش» یافت میشود. محبعلی در «نگران نباش» با محو عمدی تفاوتهای طبقاتی، یکدست شدن فرهنگ جوانی در جامعه و شهر را نشان میدهد. زیرا همان طور که قبلاً نیز گفتیم، امروزه با گسترش رسانههای جدید و فنّاوری های اطلاعاتی مثل اینترنت و ماهواره و حتی ابرهای، مانند دانشگاه،



فصلنامه علمي ـ پژوهشي

### ٧٢

جوانی به مثابهٔ یک سازهٔ اجتماعی نقش مهمی را در تحولات اجتماعی و فرهنگی ایفا میکند. در بخشی از داستان، شادی در پرسهزنی هایش در شهر با پسر جوانی مواجه می شود که نمی تواند تشخیص دهد متعلق به چه طبقهای است. بالاشهر زندگی میکند یا پایین شهر. این هم همگی در شهر حضور دارند.

> سرم را کج میکنم و از لای پلکهای تنگ شده نگاهش میکنم معلوم نیست بچهٔ پایینی یا بالا! عین کلاژ میمونی خندهٔ ریزش کش میآید این یکی رو خوب اومدی. کلاژو باهات هستم (محبعلی، ۱۳۸۷، ۸۲).

فردگرایی فزاینده، نگرش منفی به آینده، ریسک پذیری و ماجراجویی، هیجانجویی و لذت-طلبی، توجه به تجربهٔ حال و زندگی روزمره از ویژگی های عمدهٔ هویت و سبک زندگی جوانانی است که در رمان های پس از انقلاب به تصویر درآمده است. نسلی که گویا یک ویژگی بارز دارد، بی اعتنایی و بی تفاوتی؛ نسلی که می خواهد مشکلات اش را با تکیه کلام «نگران نباش» از سر خود رفع کند. رویکرد فرهنگ گرایان در این زمینه روشنگر است، آنان بر این باورند که

غیرخطی شدن گذار و انتخاب ارزش هایی که متف اوت و گاه مغایر تجربهٔ نسل های بزرگسال شناخته می شود، به درجاتی مدیون توجه بیشتر جوانان به حال، به زیان گذشته و آینده است؛ جوانانی که به نظر می رسد حس استمرار تاریخی خود را از دست داده اند و احساس تعلق شان کم رنگ شده است (ذکایی، ۱۳۸۶، ۶۸).

بحث و نتیجه گیری

شاید کلی ترین نتیجهٔ مطالعهٔ حاضر این باشد که بهرغم متفاوت بودن تجربهٔ مناسبات نسلی در دو دورهٔ بررسی شده، مسئلهٔ نسلی در بافت روایی در همهٔ موارد به شکل شکاف نسلی تصویر شده است. از خوانش روایت های پیش از انقلاب به الگویی از شکاف نسلی رسیده ایم که آن را در سه سطح بررسی میکند:

۱. در ساحت اجتماعی؛ آنجا که عوامل یا نشانه های شکاف نسلی و نمودهای آن در سطح
۱جتماع بررسی می شود. در این بخش کلان ترین مقوله، تقابل سنت و مدرنیته است که در معماری و
بافت شهری، ابژه های نسلی چون سینما و موسیقی و در شکاف مذهبی نمود پیدا کرده است.

۲. در ساحت خانواده؛ در این بخش به مقولههایی اشاره کردهایم که بازتاب شکاف نسلی در سطح اجتماع است، اما ملاک تمایز گسست اجتماعی از خانوادگی مؤلفههایی است که در نتیجـهٔ



فصلنامه علمي ـ پژوهشي

٧٣

آنها انسجام صوری و محتوایی خانواده از بین می رود؛ یعنی هرچند که شکاف های خانوادگی معلول همان عوامل کلان اجتماعی است، شکاف در درون خانواده دقیقاً بر مناسبات افراد خانواده تمرکز می کند و روابط و نسبت های یک یک آنها را نشان می دهد، مثلاً ترک خانواده، عصیان و نافرمانی در برابر والدین، کاهش اقتدار پدرانه و نبود تخاطب و هم سخنی همگی از عواملی اند که انسجام نسلی خانواده را تضعیف می کنند.

۳. در ساحت فردی؛ آنجا که فرد با شکافی مهیب میان واقعیت وجودی و آرمانهای خود روبهرو می شود؛ یعنی نتیجهٔ تمام تقابل ها و تضادهای اجتماعی و بازتاب های آن بر ساختار مناسبات درون خانواده منجر به بحران هویت و سرخوردگی در فرد می شود.

اگرچه برجسته بودن شکاف نسلی بر روایتهای هر دو دوره صدق میکند، در بازنمایی مسئله در رمانهای دو دوره نیز تفاوتی محسوس هست. این تفاوت را میتوان در این جمله خلاصه کرد: شکاف نسلی در روایتهای پیش از انقلاب، عمدتاً نوعی شکاف در ارزشهای مذهبی است که خود نتیجهٔ تقابل پارادایم سنت و مدرنیته است. اینگونه شکاف و در کل تقابلهای سنتی مدرن در روایتهای پس از انقلاب کمتر دیده میشود.

دلیل برجسته بودن شکاف مذهبی در رمانهای پیش از انقلاب را می توان در نتیجهٔ شکل گیری نوظهور طبقهٔ متوسط شهری و نیازها و گرایش های مدرن آن دانست. به روایت رمانها، گسترش فضاهای شهری و ظهور فرهنگ جدید طبقهٔ متوسط از دههٔ چهل به بعد، که طالب گونهای دیگر از سلوک و زندگی بود، خود را در تقابل با لایه های سنتی و مذهبی تر که هنوز حیات پرنفوذ و تأثیرگذاری داشت، قرار می داد. مدرنیزاسیون از بالا در حکومت پهلوی نیز به نوعی ارزش داوری دولتی در سطح کلان بود و روند پیدایی طبقه متوسط مدرن را تقویت می کرد. ورود ابژه های پرقدرت نسلی همچون سینما، به مثابه عامل برجستهٔ و حدت بخش نظری و تجربی نسل جدید و پردرت نسلی همچون سینما، به مثابه عامل برجستهٔ و حدت بخش نظری و تجربی نسل جدید و و حدت بخش نسل قدیم، یعنی باور مذهبی می شد. تنها ر مان از مجموعهٔ پیش از انقلاب که شکاف مذهبی در آن نقش کلیدی ندارد، «سفر شب» است. اما حتی این رمان را نیز بی شک باید مذکاف مذهبی در آن نقش کلیدی ندارد، «سفر شب» است. اما حتی این رمان را نیز بی شک باید مذهب باشد، نتیجهٔ فضایی است که مذهب با مورد دیگری در تقابل قرار می گیرد. نگاه و فضای مدرنیستی است که اساساً سنت را به مثابه عنامی آشتی ناپذیر و «دیگری مقابل» می مناساند. به مدهب باشد، نتیجهٔ فضایی است که مذهب با مورد دیگری در تقابل قرار می گیرد. نگاه و فضای مدرنیستی است که اساساً سنت را به مثابه عنصری آشتی ناپذیر و «دیگری مقابل» می شناساند. به مدورد نخواهد داشت (تاجیک، ۱۳۹۰، به نقل از رضایی و دیگران، ۳۳۵۰، ۱۳۸). نتیجهٔ تمایز وجود نخواهد داشت (تاجیک، ۱۳۹۰، به نقل از رضایی و دیگران، ۳۳۵۰، ۱۳۵).



فصلنامه علمي ـ پژوهشي

٧۴

میان خود و دیگری ایجاد مرزبندی های هویتی در جهان اجتماعی است. هویتی ابی مستلزم مکانیزم حذف و طرد است و تثبیت معنای یک نشانه در یک گفتمان، فقط از طریق طرد تمامی معانیِ ممکنی است که آن نشانه به خود می گیرید. در این چارچوب، دیگری به واسطهٔ ویژگی بنیادین متفاوت بودن به اشکال گوناگون طرد می شود (محمدی، ۱۳۸۷، به نقل از رضایی و دیگران، ۱۳۹۳، ۱۳۸۸)؛ یعنی آنچه شکاف نسلی را در رمان های پیش از انقلاب تقویت می کند، بیش از آنکه نفس مذهب باشد، خصلت دنیای در حال گذار به مدرنیسم است که خود خصلتی طردی و تقابلی دارد. در نگاه مدرن، گذار جوانان به افکار و دنیاهای جدید سر از فاصله گیری از مذهب در می آورد و آنچه باعث می شود این فاصله گیری به شکل شکاف نسلی ظاهر شود، خصوصیت ایدئولوژیک هر دوی این پارادیم هاست.

درحالی که در تفسیر روایت های پس از انقلاب دیدیم که نگاه پست مدرن فضایی را فراهم می کند که جوانان بیشتر به سیاست روزمره و معطوف به زندگی توجه دارند. رواج اندیشه های نسبی گرایانه و آزادسازی های نسبی در روابط خانوادگی، گسترش رسانه های جمعی و شبکه های مجازی، و افزایش سطح تحصیلات موجب شده تا روابط نسل ها به شکل سنت شکنی ظاهر نشود. «در نتیجه قواعد برگرفته از سنت، دیگر موضوع تنش در روابط والدین و نسل ها محسوب نمی شود. در بسیاری موارد جوانان معاصر به بازیافت ارزش ها و سنت های قدیمی دست میزند د و به نوعی به تحسین آن می پردازند» (ذکایی، ۱۳۸۶، ۷۰).

در پایان و در یک برایند کلی می توان گفت وجه جامع روایت های پیش از انق لاب بازنم ایی مناسبات نسلی از منظر خصلت دنیای مدرن و خص لت طردی و تق ابلی آن است. ایـن ویژگـیِ اساسی است که شکاف را دارای خصوصیات منحصر بهفردی می کند.

این تقابل در رمانهای پس از انقلاب حدت کمتری دارد، اما نمی توان الگوی واحدی را بر تمامی این دوره اطلاق کرد، زیرا به رغم تمام مؤلفه هایی که مؤید تعامل بیشتر نسل هاست و برخی از جمله رسانه ها و فنّاوری های اطلاعاتی را برجسته کرده ایم، «نگران نباش» استثنایی بر این قاعده کلی بوده است و اگر بشود نتیجه ای از رمان های پس از انقلاب استخراج کرد، ممکن است این باشد که آنچه در تمام تفسیرهای جامعه شناسانه از خصوصیات پست مدرن گذار نادیده گرفته شده، مسئلهٔ بزه و نابهنجاری حاد اجتماعی (اعتیاد) است. بزه می تواند برهم زننده تمام زمینه ای باشد که گذار به بزرگسالی را آرام تر و مسالمت آمیز تر می کند. در «نگران نباش» می بینیم که نابه نجاری حاد اجتماعی کوچک ترین زمینه ای برای تعامل نسلی باقی نگذاشته و بنابراین نه تنها شاهد تقابل کمتری نیستیم، بلکه با یکی از بغرنج ترین انواع شکاف رو به روییم؛ یعنی اگر آر مان-



فصلنامه علمي ـ پژوهشي

V۵

گرایی افراطی نسل پیش از انقلاب آنان را سرخورده می کرد و جامعه را به حذف آنان وامی داشت، در این سوی طیف، شاهد بی مسئولیتی و بی اعتنایی نسل جدید در برابر هرگونه آرمانی هستیم. این مسئله هنگامی که به حادترین شکل بروز کند و به شکل مشخص بزه در آید، همان نتیجه یعنی سرخوردگی و طرد از جامعه را از سر منشأ دیگری در پی خواهد داشت.



فصلنامه علمي ـ پژوهشي

٧۶

اباذري، يوسفعلي؛ و يايلي يزدي، على (١٣٩٣). بررسي كنش انتقام جويانه در مقام واكنش راديكال به جهان جديد در فیلمهای مابعد قیصر (نمونه موردی: رضا موتوری، گوزنها، کندو). مطالعات جامعه شناختی، ۲۱ (۲)، doi: 10.22059/jsr.2014.56308 . \YV-\QA آزاد ارمکی، تقی (۱۳۸۶). فرآیند تغییر نسلی، بررسی فرا تحلیلی در ایران. دو فصلنامه پژوهش جوانان، فرهنگ و جامعه (جوانان و مناسبات نسلي)، ۱(۱)، ۶۸-۴۱. آزاد ارمكي، تقى (١٣٨٩). جامعەشناسى ايران: جامعه شناسى مناسبات بين نسلى. تهران: علم. آزاد ارمکي، تقي؛ زند، مهناز؛ و خزاعي، طاهره (١٣٨١). روند تغييرات فرهنگي و احتماعي خانوادهٔ تهراني طي سه نسل. فصلنامة علوم انساني دانشگاه الزهرا، ١٢ و٢٤ (٢٤ و٤٤)، ٢٢ -١. بالس، كريستوفر (١٣٨٠). ذهنيت نسلى: ديدگاهي روانكاوانه دربارهٔ اختلاف نسل هـ (مترجم: حسين ياينـده). فصلنامه ارغنون، 19، ٣٠-١. يارسي يور، شهرنوش (١٣٨٢). سگ و زمستان بلند. تهران: البرز. يناهي، محمد حسين (١٣٨٣). شكاف نسلي موجود در ايران و اثـر تحصـيلات بـر آن. فصـلنامهٔ علـوم اجتمـاعي، .1-41 (11)11 پيرزاد، زويا (١٣٨٣). عادت مي كنيم (چاپ هفدهم). تهران: نشر مركز. تابش، رضا؛ و قاسمي، على اصغر (١٣٩٠). رويكرد فراتحليل در مطالعة تأثير دانشگاه بر مناسبات نسلي ايران. فصلنامه مطالعات فرهنگ- ارتباطات (نامهٔ پژوهش فرهنگی سابق)، ۱۲(۱۳)، ۷۵-۴۱. جانعليزاده چوببستي، حيدر؛ و سليماني بشلي، محمدرضا (١٣٩٠). شكاف نسلي: تـوهم يـا واقعيت. مجله مطالعات جامعه شناختي جوانان (جامعه شناسي مطالعات جوانان سابق)، ۱(۱)، ۹۹-۶۳. ذكايي، محمدسعيد (١٣٨٥). فرهنگ مطالعات جوانان. تهران: آگه. ذكايي، محمدسعيد (١٣٨٤). جامعه شناسي جوانان ايران. تهران: آگه. ذکایی، محمدسعید (۱۳۸۸). فرهنگ گذار و الزامات آن برای روابط بیننسلی. دوفصلنامهٔ پژوهش جوانان، فرهنگ و حامعه، ۲، ۴۸-۲۹. رضایی، محمد؛ حسن یور، آرش؛ و دانشگر، شیرین (۱۳۹۳). بازنمایی طبقه و مناسبات طبقاتی در سینمای ایران، مطالعـهٔ مـوردی فـیلم جـدایی نـادر از سـیمین. فصـلنامه تحقیقـات فرهنگـی ایـران، ۲(۷)، ۱۴۸-۱۱۷. doi: 10.7508/ijcr.2014.26.006 ساروخاني، باقر؛ و صداقتي فرد، مجتبي (١٣٨٨). شكاف نسلي در خانوادهٔ ايراني؛ ديدگاهها و بينش ها. پژوهش نامهٔ علوم اجتماعي، ٣(٢)، ٣٢-٧. سنايور، حسين (١٣٧٨). نيمهٔ غايب (چاپ دهم). تهران: نشر چشمه. شالچی، وحید (۱۳۹۲). سرکوب نشانهشناختی خانوادهٔ سنتی در سینمای ایران: بررسی موردی سینمای پرمخاطب سالهای ۱۳۸۰تا ۱۳۸۵. جنسیت و خانواده، ۱(۱)، ۱۱۶-۹۴.

منابع



فصلنامه علمى ـ پژوهشى

٧V

میرصادقی، جمال (۱۳۷۶). ادبیات داستانی (چاپ سوم). تهران: سخن.

- Corsten, M. (1999). The time of generations. *Time & Society*, 8(2), 249-272. doi: 10.1177/0961463X99008002003
- Hall, S. (2003). *Representations, cultural representation and signifying practice*. London: Sage Publication.
- Mirsadegi, J. (1997). Adabiyāt-e dāstāni [Fictional literature] (3rd ed.). Tehran, Iran: Soxan.
- Threadgold, S., & Nilan, P. (2009). Reflexivity of contemporary youth, risk and cultural capital. *Current Sociology*, 57(1), 47-68. doi: 10.1177/0011392108097452

Webb, J. (2009). Understanding representation. London: Sage Publications.



صلنامه علمي \_ پژوهشي

٧٨